**9 апреля 1901 года**

**"Проповедь" Бюллетень Генеральной Конференции 4, 6.**

**E. Дж. Ваггонер**

**Э. Дж. Ваггонер, 6 апреля, 7 часов вечера.**

"Посему, как вы приняли Христа Иисуса Господа, так и ходите в Нем,
будучи укоренены и утверждены в Нем и укреплены в вере, как вы научены, преуспевая в ней с благодарением. Смотрите, братия, чтобы кто не увлек вас философиею и пустым обольщением, по преданию человеческому, по стихиям мира, а не по Христу; ибо в Нем обитает вся полнота Божества телесно, и вы имеете полноту в Нем, Который есть глава всякого начальства и власти. " (Кол. 2:9).

Сегодня вечером весть та же, что и в прошлый вечер. Это Евангелие Царства, то Евангелие, которое должно быть проповедано по всему миру во свидетельство всем народам, чтобы наступил конец. Чтобы приготовить людей к Царству, нужна сила Царства; сила, которая создаст новые небеса и новую землю, и не что иное, как эта сила нужна для создания новых людей, пригодных для обитания на этой земле и на этих небесах; и это сила Евангелия Царства, которое должно быть свидетельством для народов.

Давайте прочитаем несколько стихов из второй главы послания к Евреям: "Посему мы должны быть особенно внимательны к слышанному, чтобы не отпасть. Ибо, если через Ангелов возвещенное слово было твердо, и всякое преступление и непослушание получало праведное воздаяние, то как мы избежим, вознерадев о толиком спасении, которое, быв сначала проповедано Господом, в нас утвердилось слышавшими [от Него], при засвидетельствовании от Бога знамениями и чудесами, и различными силами, и раздаянием Духа Святаго по Его воле? Ибо не Ангелам Бог покорил будущую вселенную, о которой говорим; напротив некто негде засвидетельствовал, говоря: что значит человек, что Ты помнишь его? или сын человеческий, что Ты посещаешь его? Не много Ты унизил его пред Ангелами; славою и честью увенчал его, и поставил его над делами рук Твоих, все покорил под ноги его. Когда же покорил ему все, то не оставил ничего непокоренным ему. Ныне же еще не видим, чтобы все было ему покорено; но видим, что за претерпение смерти увенчан славою и честью Иисус, Который не много был унижен пред Ангелами, дабы Ему, по благодати Божией, вкусить смерть за всех" (Евр. 1:1-9) {с. 145.3}.

Посмотрите на четвертый и пятый с третьего по пятый стихи: Слово, "изреченное Господом" (анг. пер., в синодальном: «быв сначала проповедано Господом»), было "подтверждено нам слышавшими его" (анг. пер., в синодальном: «в нас утвердилось слышавшими [от Него]»). Когда Господь говорит: "Приди", "слушающий да скажет: приди". Это было подтверждено "знамениями и чудесами, и различными силами, и раздаянием Духа Святаго", по воле Божьей; " Ибо не Ангелам Бог покорил будущую вселенную". {с. 145.4}

Почему Дух начинает говорить по касательной об ангелах и грядущем мире, когда Он говорит о проповеди Евангелия? Разве Он подчинил грядущий мир кому-либо? Да. Кому же он подчинил мир? Человеку. Грядущий мир есть мир бывший, который был от начала, новые небеса и новая земля, и он покорился человеку, и он сделался господином над ним под Богом и силою Божиею в нем. {стр. 145.5.}

Теперь господство исчезло. Человек, вместо того чтобы быть над миром, оказался внизу, а мир над ним. Что же делать? То, что было потеряно, должно быть возвращено; и поскольку человек пришел к смерти, человек также пришел к воскресению из мертвых; поэтому человек обязан восстановить Царство - не ангелы, потому что господство не было дано им. "Что сотворит Господь, то будет вовек". Отдав царство человеку, оно навечно принадлежит человеку и должно принадлежать ему. Вот наша уверенность. Иногда можно услышать, как люди говорят, что когда человек согрешил, Бог мог бы, если бы захотел, уничтожить весь род и начать все заново. Нет; Он не мог. Почему? Потому что Он не мог отречься от Себя. Есть вещи, которые Бог не может сделать. Он не может лгать. Он не может отречься от себя. Он есть, и Он прав, и Он не может измениться. **Поэтому, когда Он создал человека и отдал ему мир, Он не смог вернуть его обратно**". {с. 145.6.}

Поэтому, как позже говорит апостол, "остается войти некоторым" - некоторые люди должны войти в это Царство; и поэтому, даже если люди, которым впервые было проповедано Евангелие, и все остальные окажутся неверными, человек должен вернуть господство, даже если Богу придется создать новых людей из камней. { с. 145.7.}

Предстоящая работа - это создание нового неба и новой земли, чтобы Царство продолжало существовать в том виде, в каком Бог дал его человеку. Восстановление его дано человеку; и Христос - это человек, а мы - люди в Нем, так что сила Евангелия, сила проповеди Евангелия - это сила, которая создаст новые небеса и новую землю. Сила грядущего мира, сила, которая воссоздаст эту землю, - это сила, которая находится в проповеди Евангелия; и мы можем видеть, что это так, потому что она создает людей, делает новые творения. {с. 145.8}

Итак, мы читаем пророчество, данное в Исаии 51:16: "Я вложил слова Мои в уста твои, и покрыл тебя тенью руки Моей, чтобы насадить небеса и положить основания земли, и сказать Сиону: ты народ Мой" (синод: И Я вложу слова Мои в уста твои, и тенью руки Моей покрою тебя, чтобы устроить небеса и утвердить землю и сказать Сиону: "ты Мой народ"). В этом сила Евангелия. Поэтому мы можем сказать: "Ибо я не стыжусь благовествования Христова, потому что [оно] есть сила Божия ко спасению всякому верующему, во-первых, Иудею, [потом] и Еллину. В нем открывается правда Божия от веры в веру, как написано: праведный верою жив будет. Ибо открывается гнев Божий с неба на всякое нечестие и неправду человеков, подавляющих истину неправдою. Ибо, что можно знать о Боге, явно для них, потому что Бог явил им" (Рим. 1:16-19). Ибо с самого сотворения мира "невидимое Божие, даже вечная сила Его и Божество, ясно видно из сотворенных вещей, так что они не имеют оправдания" (20 ст. , пер. с анг.). {с. 145.9.}

Царство должно быть восстановлено, и сила его должна быть видна прежде, чем будут созданы новые небеса и земля; потому что, когда наступит последнее время перед окончанием испытательного срока, должна быть проведена полная, четкая линия разграничения между праведными и нечестивыми. Когда придет это время, каждый сможет различить праведных и нечестивых, служащих Богу и не служащих Ему; и в Евангелии должна быть такая сила, что каждая душа на земле не только услышит Евангелие, но услышит его во всей полноте его силы, так что, отвергнув его, для него больше ничего не останется. **Он отвергнет всю силу Божью**, и тогда, отвергнув все, что есть у Бога, даже если испытательный срок будет продолжаться тысячи лет, ему больше нечего будет вернуть (ред. в смысле сдлеать иной выбор в сторону Бога); и, следовательно, больше не будет смысла продлевать испытательный срок, ибо каждый человек разумно принял решение". { с. 145.10}

"Где умножился грех, там более умножилась благодать" (Рим. 5:20): сила Божья настолько велика, что Он заставляет самого дьявола служить Ему (ред. не в прямом но в переносном смысле, далее эта мысль поясняется). Он берет человеческий гнев и заставляет его прославлять Его. Он берет человеческий гнев и связывает его вокруг себя, опоясывается им и побеждает даже с его помощью. Он берет злые страсти человека и заставляет их служить Его цели. Разве вы не знаете, что Он сделал это с Иосифом? Его братья были охвачены завистью и продали его в Египет, но Бог послал его туда. Итак, Ирод, и Понтий Пилат, и правители Иерусалима выступили против Господа и против Христа. Для чего? Чтобы исполнить все, что Он назначил. Они не служили Господу намеренно, но хотя они сговорились против Господа, чтобы исполнить волю сатаны, тем не менее, Божья воля была исполнена. Это удивительно, не правда ли? Бог может действовать вопреки дьяволу. Более того, поскольку гнев людей и дьяволов прославляет Бога, то **всякое усилие против истины только еще больше подчеркивает силу Божью**. Так, вначале сатана, обвинитель братьев, пытался разрушить Божий план создания царства с человеком в качестве правителя, и, похоже, ему это удалось. Теперь он обвиняет братьев перед Господом. Он говорит Богу: "Ты не можешь создать человека, который был бы верен Тебе и Твоему царству. Я могу установить свое царство вопреки Тебе". Но Господь показал во Христе возможность этого. Он посылает Христа в подобии греховной плоти, чтобы о "том, кого человек презирает", Он мог сказать: "**Я возьму эту карикатуру на человека**, **этого развращенного человека**, этого падшего, деградировавшего человека, в которого ты вложил свою волю, - Я возьму его, и в его греховной плоти **Я продемонстрирую тот факт, что он может быть царем**; Я буду использовать человека, не просто как он был в начале, но **Я буду использовать эту падшую, униженную частицу человечества, чтобы он выделялся больше благодаря вечной силе Бога**" { с. 146.1}

**"Может ли любой человек жить безгрешной жизнью?" спрашивали меня. Нет, но Христос может**. "Я сораспялся Христу, и уже не я живу, но живет во мне Христос…" (Гал. 2:20). Я показал, что я ничего не могу сделать. Расплата за грех - смерть, поэтому я должен умереть, и пусть Господь возьмет на себя управление. Первый человек показал свое бессилие, а теперь приходит второй человек Адам, и в Нем полностью проявляется Божья сила. Есть только один человек, и это Господь Иисус Христос, ибо есть только одно семя. Послушанием одного многие делаются праведными. **Мы становимся людьми, совершенными людьми, только по мере того, как мы в Нем**". {с. 146.2.}

"все вы, во Христа крестившиеся, во Христа облеклись" (Гал. 3:27). "Вы все одно во Христе Иисусе". Он - человек, совершенный человек. Так в познании Сына Божьего мы приходим "к совершенному человеку, в меру зрелости полноты Христовой". Он - "человек". "Вот человек": один человек, единственный праведник, Христос. Мы видим во всех святых Божьих Его лицо, Его характер, Его праведность и благость, и мы должны скрыться из виду". { с. 146.3}

"и уже не я живу, но живет во мне Христос. А что ныне живу во плоти, то живу верою в Сына Божия, возлюбившего меня и предавшего Себя за меня" (Гал. 2:20). Это Евангелие Царства; Царство Божье внутри нас; Бог правит в человеке и проявляет в нем Свою силу. Это Христос, воспроизведенный в Своих созданиях. Это Царство, и это Евангелие Царства, Бог в человеке, должно быть проповедано по всему миру во свидетельство всем народам, и мир должен увидеть это. " Побеждающего сделаю столпом в храме Бога Моего, и он уже не выйдет вон; и напишу на нем имя Бога Моего и имя града Бога Моего, нового Иерусалима, нисходящего с неба от Бога Моего, и имя Мое новое" (Откр. 3:12). Бог начертывает Свое имя на Своем народе, чтобы все знали, кому он принадлежит. Люди ставят свои имена на своих предприятиях для обозначения. Христос говорит: "Вот я и дети, которых дал мне Господь, как указания и предзнаменования" (Ис.8:18). Везде, где люди мира соприкасаются с народом Божьим, они должны видеть имя Божье и с первого взгляда понимать, что Бог живет внутри и ведет дела там. Имя Божье на людях будет заявлять об этом; но что это за имя? Когда чудо свершилось над бесноватым у ворот храма, и Петр и Иоанн предстали перед советом, чтобы дать ответ за доброе дело, и их спросили, каким именем они это сделали, Петр, исполненный Святого Духа, сказал, "Если от нас сегодня требуют ответа в благодеянии человеку немощному, как он исцелен, то да будет известно всем вам и всему народу Израильскому, что именем Иисуса Христа Назорея, Которого вы распяли, Которого Бог воскресил из мертвых, Им поставлен он перед вами здрав" (Деян. 4:9-10). То есть, имя Иисуса - это жизнь Иисуса. Поэтому, крестясь во имя Иисуса, мы крестимся в жизнь Христа. Это и есть свидетельство миру. "Я и дети, которых дал мне Господь, на знамения и на чудеса" (пер. с анг.). Здесь мы имеем Царство Божье; совершенное Царство Божье, на земле, прежде чем сама земля была воссоздана для человека. **Затем, когда у Бога будет верный Ему народ, который позволит Ему обитать в них, и Его Царство будет проявляться в них, Он предоставит им лучшее место для служения Ему, место, соответствующее их характеру.** Тогда они сделаются бессмертными, тленное облечется в нетление, и смертное облечется в бессмертие". {стр. 146.4.}

Итак, не заблуждайтесь. Не думайте, что мы с вами когда-нибудь станем настолько хорошими, что сможем жить независимо от Господа; не думайте, что это тело будет преобразовано (ред. речь идет о теории святой плоти). Если вы это сделаете, то попадете в серьезную беду и грубый грех. Не думайте, что вы можете сделать тление нетлением. Это тление облечется в нетление, когда придет Господь; не раньше. Смертное облечется в бессмертие, когда придет Господь, а не раньше. Когда люди думают, что их плоть безгрешна и что все их импульсы от Бога, они путают свою грешную плоть с Духом Божьим. Они подменяют собой Бога, ставят себя на Его место, что является самой сутью папства". {с. 146.5}

Прежде чем это тленное тело станет нетленным, а естественное, греховное тело обменяется на духовное, безгрешное тело, Бог продемонстрирует, что Он может сделать, несмотря на тление и смертность. Он осудил грех во плоти, показав, что даже в греховной плоти Он может жить безгрешной жизнью. Его совершенная жизнь будет проявлена в смертной плоти, так что все увидят ее в семи последних казнях, как вы все знаете (ред. полная реализация демонстрации отображения характера Христа в народе будет в период великой скорби). {ЖБД 9 апреля 1901 г., с. 146.6}.

В то время, когда мор и болезни распространятся по земле, когда сам воздух будет язвой вместо жизни, когда солнце, вместо того чтобы давать жизнь, уничтожит растительность, сожжет землю и испепелит людей, и когда воды, вместо того чтобы быть живительными и освежающими, будут загрязненными и смертоносными, - в то время Бог будет иметь народ, который не только несмотря на свою смертность, но и несмотря на всю порочность, существующую в этом мире, будет жить чистой, здоровой и полезной жизнью. "Падут подле тебя тысяча и десять тысяч одесную тебя; но к тебе не приблизится: только смотреть будешь очами твоими и видеть возмездие нечестивым. Ибо ты [сказал]: "Господь - упование мое"; Всевышнего избрал ты прибежищем твоим; не приключится тебе зло, и язва не приблизится к жилищу твоему" (Пс. 90:7-10). {с. 146.7}.

Вот где Господь покажет силу Своей жизни. Это просто сила, победившая смерть; сила, победившая похоти плоти; сила, воскрешающая мертвых к жизни. Это сила воскресения. Теперь мы должны понять, что та же сила, которая будет проявлена во время семи последних казней, будет проявлена и во время казней, происходящих сейчас на земле, до наступления этих последних казней, в которых исполнится гнев Божий. Иначе не было бы свидетельства. Если бы эта сила не могла проявиться до окончания испытательного срока, то не было бы свидетельства для людей; это не было бы свидетельством для них. Но до окончания испытательного срока появится народ, настолько совершенный в Нем, что, несмотря на свою греховную плоть, он будет жить безгрешной жизнью. Они будут жить безгрешно, жить в смертной плоти, потому что Тот, Кто показал, что имеет власть над всякой плотью, живет в них, - живет безгрешной жизнью в грешной плоти и здоровой жизнью в смертной плоти, и **это будет свидетельством, от которого невозможно отмахнуться, свидетельством, большего которого нельзя дать**. Затем наступит конец. Это будет Царство Божье, явленное всем народам во свидетельство Божьей силы. "Царство Божие внутрь вас есть". { с. 147.1}.

Теперь встает вопрос: каков закон этого Царства? У нас есть Царство; каков же закон этого Царства? У каждого правительства должен быть закон, конституция, если хотите. В человеке есть дух, и вдохновение Всемогущего дает им понимание. " Итак нет ныне никакого осуждения тем, которые во Христе Иисусе живут не по плоти, но по духу, 2 потому что закон духа жизни во Христе Иисусе освободил меня от закона греха и смерти" (Рим 8:1,2). Каков же закон этого Царства? Это жизнь Божья. "Заповедь Его есть жизнь вечная". Иисус сказал: "Я отдаю жизнь Мою, чтобы опять принять ее. Никто не отнимает ее у Меня, но Я Сам отдаю ее. Имею власть отдать ее и власть имею опять принять ее. Сию заповедь получил Я от Отца Моего" (Иоанна 10:17,18). Что такое заповедь? Заповедь - это жизнь, которую никто не может отнять. Заповедь - это вечная жизнь. Закон Божий, закон Царства, - это Его вечная жизнь. Это просто написанные слова. Нет, это не закон [указывает на таблицу заповедей]. Что это? Это изображение, изложение закона, а не сам закон. Эта надпись не может никого сделать свободным. Это никогда не спускалось со стены и не действовало ни в ком. Все, что там сказано, правда, но оно никогда ничего не делало; но настоящий закон Божий, который он описывает, - это жизнь вечная. Это жизнь Господа Иисуса Христа. Его жизнь - это "совершенный закон свободы", ибо "Господь есть Дух, а где Дух Господень, там свобода" (2 Кор. 3:17). { с. 147.2}

"Господь на небесах поставил престол Свой, и царство Его всем обладает" (Пс. 102:19). Рассказывают, что Фридрих Великий, уроженец Пруссии, вошел в школу и стал рассматривать детей. Он взял со стола кусок камня и спросил у детей: "К какому царству он принадлежит?" Они ответили: "К минеральному царству". Там было растение, он взял его и сказал: "К какому царству оно относится?". Они ответили: "К растительному царству". Тогда он сказал им: "К какому царству принадлежу я?". Ну, он был царем, и они почувствовали себя довольно неловко, сказав: "К животному царству"; поэтому они сказали: "К Божьему царству". Это было правильно. И именно такой ответ они могли бы дать и на другие вопросы. Все является частью Божьего Царства. { с. 147.3}

Предположим, у нас есть растение. Вы все видели растения, поэтому можете представить их перед глазами. Это растение растет к свету. Оно растет к влаге, посылая свои корни вниз, вниз, вниз, пока они не найдут влагу, если под ними есть влага. Если с одной стороны дерева есть источник, листья потянутся в сторону воды. Они всегда так делают. Вот вьющееся растение. Оно стоит в одиночестве и, кажется, почти не знает, что делать. Протяните веревку на некотором расстоянии от него. Вы знаете, что оно сделает. Это растение протянет свои усики, и они потянутся к веревке, как будто у них есть глаза, чтобы видеть ее, ухватятся за нее, закрутятся вокруг нее и взойдут на вершину. Теперь, если вы распутаете нить и запустите ее в другую сторону, самым тщательным образом наматывая ее в обратном направлении, куда она шла, она не останется там. Она распутается и снова начнет свой путь". {ЖУРНАЛ 9 апреля 1901 г., с. 147.4}.

Почему она должна идти в другую сторону? Вы говорите: "Таков закон этого растения". Где это растение изучало закон? Откуда это растение узнало, что оно должно идти именно так? Где находится книга законов, которую изучают растения, и кто является их адвокатом? Кто устанавливает закон? Кто говорит им, чтобы они знали, как поступать правильно? Люди говорят о законе растений, как будто существуют писаные законы, которым они должны следовать. Что такое закон растения? Это жизнь. Это жизнь Господа в них; это жизнь того слова, которое в начале сказало: "Да произведет земля траву и зелень и деревья". Бог вложил в них Свою жизнь; и это живое слово продолжает действовать в них. Они никогда не восстают против Его слова, и поэтому всегда идут правильным путем. Но, заметьте, для них нет необходимости, чтобы закон был записан в книге, потому что закон находится в них - это их жизнь; да и для человека не было бы необходимости, чтобы он был записан в книге, если бы он был верен Богу. {с. 147.5.}

Кто же мы теперь? Об этом говорится в книге пророка Исаии, глава 61:1-3: "Дух Господа Бога на Мне, ибо Господь помазал Меня благовествовать нищим, послал Меня исцелять сокрушенных сердцем, проповедывать пленным освобождение и узникам открытие темницы, проповедывать лето Господне благоприятное и день мщения Бога нашего, утешить всех сетующих, возвестить сетующим на Сионе, что им вместо пепла дастся украшение, вместо плача - елей радости, вместо унылого духа - славная одежда, и назовут их сильными правдою, насаждением Господа во славу Его" Вы - хозяйство Господне, насаждение Господне. "Блажен муж, который не ходит на совет нечестивых и не стоит на пути грешных и не сидит в собрании развратителей, но в законе Господа воля его, и о законе Его размышляет он день и ночь! И будет он как дерево, посаженное при потоках вод, которое приносит плод свой во время свое, и лист которого не вянет; и во всем, что он ни делает, успеет" {с. 147.6}

"Всякая плоть - трава" (Ис. 40:6). Мы - растения, растения в доме Господнем, чтобы процветать во дворах нашего Бога. Господь един, и у Него только один закон - Его собственная жизнь. Кто-то сказал мне: если это так, что во всем есть жизнь Божья и Его личное присутствие, то как получается, что они всегда одни и те же? Вы видите, что одни и те же вещи постоянно повторяются. Почему же не происходит частых перемен? Только потому, что Господь там (ред. там действительно работают Божьи законы, Его слово находится везде, он бодрствует над всем). Если бы это был не Господь, тогда была бы путаница; но поскольку это Господь, мы знаем, на что полагаться, ибо Он не меняется. {с. 147.7.}

Итак, существует один закон для всей вселенной, и это закон Божьей жизни. Возможно, мы рассмотрим вопрос о "двух законах" в другое время. Жизнь Господа - это закон для всего творения; и растения, да, и животные тоже, следуют этому закону; не потому, что они умеют читать, не потому, что есть книга законов, к которой они обращаются, чтобы узнать, как им расти. Нет; жизнь Господа в них, и это их закон". {с. 148.1}

Возьмем животных. Господь сказал Иову: "Летает ли ястреб по мудрости твоей и простирает ли крылья свои к югу?". О страусе он сказал: " потому что Бог не дал ему мудрости и не уделил ему смысла" (Иов 39:17). Итак, мы видим, что Бог дает понимание даже птицам. Оно не приходит к ним случайно. {с. 148.2}

Возьмем птиц, которые осенью улетают на юг. Откуда они знают, куда лететь? Откуда они знают, что им нужно лететь? Откуда они знают, что скоро наступит зима? Или, узнав это, как они узнают дорогу туда? Как они узнают дорогу обратно? О, скажете вы, они уже были там раньше, и те, кто был там раньше, ведут остальных. Но, заметьте, каждый год птицы, которые первыми улетают на юг, - это молодые птицы, которые никогда не были там раньше. Это всегда молодые птицы, которые ведут за собой. Птицы, которые родились в этом году, следующей осенью полетят на юг раньше, чем старые птицы. Это факт, подтвержденный наблюдениями. Откуда они знают, куда лететь? Кто их научил? "О, это закон их природы". А где они научились этому закону? Где книга законов птиц, где их карта и компас, чтобы они знали, как туда добраться? {с. 148.3}

Вы называете это инстинктом. Очень хорошо; называйте это так, если вам угодно. Я покажу вам, что инстинкт - это высший закон человека. Прочитайте Исаия 11:1-3: "И произойдет отрасль от корня Иессеева, и ветвь произрастет от корня его; и почиет на нем Дух Господень, дух премудрости и разума, дух совета и крепости, дух ведения и благочестия; и страхом Господним исполнится, и будет судить не по взгляду очей Своих и не по слуху ушей Своих решать дела". {с. 148.4}

"Сделает его быстро разумеющим" (пер. с анг.); буквально, сделает его обоняющим лицо Господа. Он будет знать его по самой своей природе. Страх перед Господом был для него инстинктивным, поскольку это самая высокая и совершенная форма знания" (ред. нужно помнить, что Отец Хранил Христа, когда Христос передал Ему себя перед моментом воплощения). {стр. 148.5.}

Удивительное дело, когда стоишь в полночь на палубе парохода и думаешь, что сквозь тьму и туман этот пароход продолжает свой путь через безбрежный океан, а мы, ни на йоту не изменившись, идем то вправо, то влево, в ту самую гавань, из которой мы вышли за три тысячи миль. Человеку требуются годы упорных занятий и долгая практика после них, чтобы научиться вести корабль через океан; но птица шести месяцев от роду проложит себе путь через океан при первой же попытке. Птица лучше человека, не так ли? { с. 148.6}

Может ли человек когда-нибудь стать таким, чтобы делать это? - Да, когда он приобретет инстинкт птицы: но в такой же степени, как у птицы, поскольку он больше, чем птица. Тогда он будет быстро соображать в страхе Господнем и будет знать, что делать в первый раз, хотя никогда не делал этого раньше; потому что Бог в нем будет делать это. Он будет разуметь праведность, и суд, и справедливость, да всякий добрый путь". Притчи 2:9. (ред. для человека рожденного свыше – это истинный и реальный опыт – Бог действующий в нем){ с. 148.7}

Вы знаете, что на новых небесах и новой земле от одной субботы до другой и от одного новолуния до другого всякая плоть будет являться перед Богом для поклонения. Они восходят в Иерусалим из самых отдаленных уголков земли, и у них не будет ни карты, ни компаса, чтобы направлять их; но каждый человек, где бы он ни находился, будет идти прямо к этому месту. **У всех тогда будет инстинкт, мудрость жизни Духа Божьего в них**. (ред. АМИНЬ) {с. 148.8}.

В первой главе Иезекииля мы имеем картину престола Божьего, живого престола, пульсирующего жизнью Бога, посылающего ее в потоке жизни; это престол, состоящий из живых существ, и они идут направо, приходят и уходят, как вспышка молнии, "куда Духу угодно было идти, туда и дух их шел". Потому что дух жизни был в них. Так бывает в Божьем Царстве, когда Ему позволено поступать по-своему, и Он господствует. Это и есть исполнение закона Божьего, жизнь Божья в человеке. {с. 148.9.}

Это то, что Бог собирается сделать среди Своего народа. Он говорит нам в тридцать втором первом (в синодальной библии) псалме: "Не будьте как конь, как лошак несмысленный, которых челюсти нужно обуздывать уздою и удилами, чтобы они покорялись тебе" (9 ст.). Это буквальный перевод. Не будьте как лошадь, чье украшение - это знак рабства. Нам Бог говорит: "Вразумлю тебя, наставлю тебя на путь, по которому тебе идти; буду руководить тебя, око Мое над тобою" (8 ст.). Бог, глядя на нас, будет направлять нас, да, Он будет смотреть в нас Своей жизнью, и это наставит нас на путь Его шагов. {с. 148.10}

Для чего создан человек? Для обитания Бога. Для чего было создано тело? Для Духа Божьего; Дух Всемогущего - это то, что дает нам понимание. " Если же Дух Того, Кто воскресил из мертвых Иисуса, живет в вас, то Воскресивший Христа из мертвых оживит и ваши смертные тела Духом Своим, живущим в вас" (Рим. 8:11) Когда Бог Своим Духом напишет Свой закон в сердце и вложит его в разум, человек познает закон Божий. То есть, это будет самой его жизнью. Это будет само его существо; он будет думать о законе Божьем, потому что это будет весь его разум, и у него не будет никаких собственных мыслей. Он оставит свои мысли и свои пути и возьмет мысли Божьи. {с. 148.11}.

Когда человек, который является престолом Божьим, имеет Дух Божий, полностью обитающий в нем, этот единый универсальный, неразделенный Дух думает в нем Божьими мыслями, точно так же, как когда мой мозг думает, моя нога двигается. Мой мозг думает, а я двигаюсь; куда бы ни направился мой дух, туда же направится и моя нога, потому что в ней тот же дух. Итак, когда мы соединены с Главой, заметьте, соединены с Главой, суставами и связками, увеличиваясь с увеличением Бога (ред. с возрастанием Бога, полноты Бога), тогда, как думает Бог, тело будет двигаться. Невозможно? О, нет. { с. 148.12}

Совершенный человек - это человек, который не думает за себя, но позволяет Богу думать за него. Он свободный человек; свободный мыслитель, если хотите. Именно присутствие Бога делает человека свободным. Когда мы удаляемся от Бога, мы попадаем в рабство; только когда мы держим себя как слуги Бога, мы свободны. Бог мыслит через наш мозг и движется через наши нервы и мышцы, контролируя каждое движение тела. Мы добровольно отдаем себя Богу, чтобы Бог жил в нас, используя добровольные мышцы так же, как и недобровольные; тогда все происходит по воле Божьей. Тогда все от Бога, и жизнь Бога проявляется в совершенстве. Это закон Божий, в совершенстве установленный в Его Царстве. Это Божья конституция. Неписаный закон? Нет; закон, написанный на плотских скрижалях сердца Духом Бога живого". {стр. 148.13.}

А теперь несколько минут, чтобы мы могли применить эту истину в вопросе, который часто возникает; и мне не важно, как вы решите его, когда придете на конференцию; я только хочу, чтобы вы увидели принцип. Я хочу, чтобы вы увидели, какие возможности открываются перед народом Божьим. Я хочу, чтобы вы увидели, что обязательно должно прийти к народу Божьему до наступления конца, потому что это Евангелие Царства должно быть проповедано во свидетельство всем народам, и будет народ, который будет свободен в Боге" { с. 149.1}

Некоторое время назад в этом Царстве [собственном теле оратора] произошел небольшой мятеж. В царстве не было гармонии. Конституция вышла из строя. На самом деле, моя конституция почти утратила силу. Срок ее действия истекал. К сожалению, она нуждалась в поправках, и я добился их внесения. Как? - Единственным возможным способом. Я вдохнул в нее немного жизни. Я получил свежую жизнь от Господа, и вот! Моя конституция была изменена; она снова стала правильной. И теперь я исправляю ее каждый день. Потому что, хотя наш внешний человек погибает, внутренний человек обновляется день ото дня. Только благодаря милости Господа мы не погибаем; потому что Его милосердие не ослабевает; каждое утро оно новое. Велика Его верность. Жизнь Господа - это конституция человеческого тела. Это определяет, хорошая ли у нас конституция или плохая (ред. Конституция человека - совокупность морфологических, функциональных и психических особенностей организма, сложившихся на основе наследственных и приобретенных свойств и определяющих устойчивость организма к различным воздействиям среды.). Если жизнь Господа сдерживается и подавляется, у человека плохая конституция. Если же жизнь Господа получает свободный ход; если Слово Господа прославляется в нем, тогда у человека хорошая конституция". (ред. слово ведь действует на организм и всю конституцию человека? Однозначно){с. 149.2}

Полагаете ли вы, что Бог когда-нибудь сможет иметь на этой земле народ, которым он сможет управлять своими мыслями: в котором он сможет работать и жить, и который будет делать то, что он думает? Да. Но я не хочу, чтобы вы думали, что этого можно добиться, отменив конституции. Это не принесет никакой пользы. Вы можете сказать, что у нас нет никакой писаной конституции; но если выбросить конституцию в корзину для мусора, это не даст нам настоящей конституции - жизни Бога. Ни малейшей ее части. Но самое главное - это просто получить жизнь Господа. Просто признайте эту жизнь, где бы она ни проявлялась; признайте Бога, где бы вы его ни увидели; позвольте этой жизни влиться в вас, и тогда, как думает Бог, так вы и будете действовать; и не только вы, но и ваш брат, который имеет тот же дух. (ред. это опыт рожденного свыше человека). Тогда вы обнаружите, что все вы думаете об одном и том же, потому что во всех вас один дух. Если вы здесь, в Батл-Крике, имеете один дух, а я в Лондоне имею тот же дух, мы обнаружим, что думаем об одном и том же. Теперь я знаю, что это возможно, потому что я видел это. У меня был такой опыт снова и снова; я обнаружил, что мой брат здесь думал о том же, о чем и я там, - что-то новое для нас обоих, - и мы проповедовали одно и то же, почти слово в слово, как говорили некоторые: но у нас никогда не было никакого общения. Дух Господень говорил с нами обоими и сказал нам обоим одно и то же. { с. 149.3}

У меня был такой опыт: пока один человек получал определенную истину в одном месте, другой получал ее в другом месте, и еще один получал то же самое в другом месте, и еще один человек думал в том же направлении в другом месте; все думали одинаково, и каждый знал, о чем думают другие, и все же никто не говорил ни слова другому. {149.4.}

С Духом Божьим открываются удивительные возможности. Я не говорю вам сегодня вечером, как удержаться в этой жизни, но лишь хочу показать, чего мы вправе ожидать и к чему мы должны прийти до конца. Я надеюсь, что позже у нас будет время узнать, как получить хорошие конституции не только в конференциях, но и в наших собственных телах, ибо именно с этого должна начаться работа, потому что Царство Божье никогда не сможет быть на этой земле как свидетельство для всех людей, пока каждый человек не станет свидетелем Бога; пока каждый из нас не получит свидетельство Иисуса; пока Бог не заговорит через нас Своим голосом. Тогда Царство Божье будет здесь, на этой земле; Его Царство придет, и Его воля будет исполняться на этой земле в грешной плоти так же, как она исполняется на небесах". {149.5.}

Я хочу, чтобы вы знали этот факт: кто-то станет частью этого совершенного Божьего Царства. Мы можем стать, а можем и не стать, - у нас есть выбор. Мы можем поступать так, как нам заблагорассудится; но это будет. Будет народ, состоящий из представителей всех племен и народов - белых, черных, желтых, красных, бедных, в основном, богатых, нескольких великих и множества малых; людей всех нравов, всех рас и национальностей, по всему миру - все говорящие одно и то же в одно и то же время; все проявляющие черты Господа Иисуса Христа. Этому еще предстоит быть. Если мы верим и знаем, что это должно произойти, то это может быть сделано. Единственная причина, по которой мы не можем осуществить это, заключается в том, что мы не понимаем, что должно быть. Наши представления настолько ограничены; мы действуем по прецеденту, по тому, чему нас учили. Разве апостол Павел не говорит: "Утверждайтесь в вере, как вы научены"? Да, но не "по преданию человеческому", даже не по нашим собственным традициям. Получайте свои приказы прямо из штаба. Это не сделает вас независимым от всех остальных. Нет. Каждый человек - царь, но царь, правящий в своем собственном теле и признающий каждого другого человека царем; и хотя никто не ожидает, что кто-то будет ему подчиняться, он подчиняется каждому другому человеку. В этом Царстве Божьем будет полная гармония, не так ли? Каждый откажется от своего собственного пути и пойдет Божьим путем, подчиняясь воле Божьей в других. Тогда каждый будет иметь то, что имеют другие, не так ли? Каждый уступает всем остальным, так что каждый будет иметь все то, что имеют все остальные". { с. 149.6}

Сейчас дети Божьи обладают славной свободой; и когда наконец само творение, то есть видимое творение, сама земля и все, что она содержит, которое сейчас подвержено суете, будет освобождено от рабства тления, оно будет освобождено только во славу нынешней свободы детей Божьих. Это некоторый недостаток - иметь смертное тело; это некоторый недостаток - иметь греховную плоть. Есть некоторые ограничения, которые будут сняты, когда мы попадем в Царство Божье. Сейчас мы не можем летать. Когда-нибудь мы сможем летать. Сейчас мы очень тесно ограничены этой землей, но со временем мы сможем лететь, куда захотим, через все пространство, и у нас будет столько инстинкта, который сейчас есть у птиц, что мы сможем взять прямой курс к Юпитеру или к самым границам Божьей вселенной, и достигунть звезды, к которой мы начали свой путь, а затем мы сможем вернуться назад, и мы не заблудимся. Почему? - Дух Божий будет в нас; Дух Божий расчищает нам путь и ведет нас по нему. Бог направляет нас Своим оком, и Его глаза находятся в каждом месте". {с. 149.7.}

Когда мы узнаем о возможности и поймем, чего от нас ждут, мы начнем учиться тому, как прийти к этому: и если у нас будет возможность снова поговорить, мы изучим кое-что о том, как завладеть этой чудесной жизнью; как установить связь, чтобы это была не просто теория, а практика. Я знаю, что вы можете настолько соприкоснуться с Божественной жизнью Бога, что в вас будет обитать Его сила, Его жизнь, Его праведность. Вы тоже это знаете, - некоторые из вас. Мы все знаем это в какой-то степени, но мы хотим знать это в совершенстве, ибо для Божьего народа существует совершенство. О, в Нем вы совершенны! Подумайте об этом! В Нем! В Его полноте, в Его совершенстве мы полны, потому что Он облекает нас в Себя. Тогда будет народ ясный, как солнце, светлый, как луна, и грозный, как войско со знаменами, марширующий, шаг за шагом, плечом к плечу, каждый из которых будет сиять славой Господа, каждый из которых будет говорить слова Божьи, каждый из которых будет жить жизнью Божьей, каждый из которых и все вместе - престол Божий, так что из каждого из них и из всех будет течь поток жизни для освежения жаждущих. Тогда каждая душа соединится со Христом, говорящим: "Если кто жаждет, да приидет ко Мне и пьет". { с. 150.1}.

О, какие чудесные благословения имеет Бог для Своего народа! Какое чудесное призвание, что каждый призван быть священником, служителем Божьим! Я не имею в виду слово "служитель" в техническом смысле, но я имею в виду, что "как каждый получил дар, так и служите друг другу, как добрые управители многоразличной благодати Божией": каждая христианская душа должна быть служителем праведности Господа Иисуса Христа. Христос говорит: "Если кто жаждет, иди ко Мне и пей", и они могут получить питье. "Дух и невеста говорят: приди. И слышащий да скажет: приди. И жаждущий да придет. И кто хочет, да берет воду жизни даром". Христос говорит: "Приди". Куда прийти? - Прийти к реке жизни и пить. "Мы не можем сказать одно и то же", - скажете вы? Да, можем, ибо Христос говорит: "Кто верует в Меня, у того из чрева потекут реки воды живой". Поэтому мы можем сказать: "Жаждущий да придет". Приди. Зачем? Чтобы напиться. {150.2.}

О, если бы Бог наполнил весь Свой народ сейчас, в это время, Своей жизнью; Он сделает это; нам не нужно ждать Его. Он пришел, чтобы мы имели жизнь, и имели ее с избытком. Дух Божий трудится над нами, чтобы, как и в начале, навести порядок из хаоса. О чем нам нужно молиться, чтобы мы могли жить? Приди, Господи, войди и наполни меня полнотой Твоей. Тогда мы все станем служителями воды жизни, носителями воды, если хотите, несущими воду людям, потому что эта жизнь будет переполнять их, и люди будут пить. "Кто хочет, да берет воду жизни даром", не только для себя, но и для людей, и пусть они пьют из этого источника Божьей жизни. { с. 150.3}

**14 апреля 1901 года**

**"Изучение Библии" Бюллетень Генеральной Конференции 4, 10.**

**E. Дж. Ваггонер**

Старейшина Э. Дж. Ваггонер, 11 апреля, 9 часов утра.

В первой главе первого полсания Евангелия от Иоанна мы имеем весть, которая пришла к нам и которую мы должны передать миру. Вот это послание: "О том, что было от начала, что мы слышали, что видели своими очами, что рассматривали и что осязали руки наши, о Слове жизни, - ибо жизнь явилась, и мы видели и свидетельствуем, и возвещаем вам сию вечную жизнь, которая была у Отца и явилась нам, - о том, что мы видели и слышали, возвещаем вам, чтобы и вы имели общение с нами: а наше общение - с Отцем и Сыном Его, Иисусом Христом. И сие пишем вам, чтобы радость ваша была совершенна. И вот благовестие, которое мы слышали от Него и возвещаем вам: Бог есть свет, и нет в Нем никакой тьмы. Если мы говорим, что имеем общение с Ним, а ходим во тьме, то мы лжем и не поступаем по истине; если же ходим во свете, подобно как Он во свете, то имеем общение друг с другом, и Кровь Иисуса Христа, Сына Его, очищает нас от всякого греха. Если говорим, что не имеем греха, - обманываем самих себя, и истины нет в нас. Если исповедуем грехи наши, то Он, будучи верен и праведен, простит нам грехи наши и очистит нас от всякой неправды" { с. 220.1}.

Это послание, которое было с самого начала; поэтому никому не нужно бояться новомодных идей или новых доктрин. Мы возвращаемся к первым принципам, к первоначальному посланию, "которое было от начала". Где начало? Вы помните послание к Лаодикийской церкви, - последней церкви, - послание к самому концу мира. Оно начинается следующим образом: "Сие говорит Аминь, свидетель верный и истинный, начало создания Божия" (Откровение 3:14). {с. 220.2}.

И в первой главе Откровения, как и в последней главе, Он представлен как первый и последний, начало и конец. { с. 220.3}

Или, опять же, в первой главе Послания к Колоссянам вы видите это очень ясно: "избавившего нас от власти тьмы и введшего в Царство возлюбленного Сына Своего, в Котором мы имеем искупление Кровию Его и прощение грехов, Который есть образ Бога невидимого, рожденный прежде всякой твари; ибо Им создано все, что на небесах и что на земле, видимое и невидимое: престолы ли, господства ли, начальства ли, власти ли, - все Им и для Него создано; и Он есть прежде всего, и все Им стоит. И Он есть глава тела Церкви; Он - начаток, первенец из мертвых, дабы иметь Ему во всем первенство" (13-18 ст.) { стр. 220.4}

И имя Ему - Я ЕСМЬ; Он есть Тот, Кто был, и Кто есть, и Кто грядет. Христос - это начало и конец. Весть, которую мы проповедуем, - это весть, которая была от начала. Это весть от Христа, весть Христа. От Него все исходит; в Нем все имеет свое начало; в Нем все состоит, и Он также является концом. И когда вы и я, и все, кого Дух Божий может впечатлить, пришли к началу, - когда мы приняли Начало, тогда мы готовы идти дальше и делать великую работу, - нести весть. Так ли это? Нет; когда вы и я, и все, кого Дух Божий может призвать, пришли к Началу, приняли Начало, тогда придет конец. Ибо начало и конец едины; Христос есть начало и конец. Он - верный и истинный. Свидетель, начало творения: и когда мы полностью приходим к началу творения, мы находим конец творения, даже новое творение, то есть конец этого мира и начало мира грядущего. {стр. 220.5}

Это послание - послание жизни; это послание Слова жизни, которое было в начале у Бога и было Богом. В Нем была жизнь, и жизнь была светом человека, так что весть такова: "Бог есть свет, и в Нем нет никакой тьмы". Свет - это жизнь. Он есть жизнь, и в Нем нет смерти. Жизнь была явлена, и мы видели ее. Можете ли вы все это сказать? Все ли вы видели жизнь? Ухватились ли вы за нее? Слышали ли вы ее своими ушами и осязали ли ее своими руками? Если да, то вы имеете полноту радости, общение с Отцом и Его Сыном Иисусом Христом. { с. 220.6}

"Если мы ходим во свете, как и Он во свете, то имеем общение друг с другом". Где наше общение? - С Отцом и Сыном. Он есть свет. Если мы видим Его во свете, если мы видим свет в Его свете, тогда мы просвещаемся и становимся светом; слава Божья видна на нас, как она взошла на нас, и мы становимся светом в Господе, очищенным от всякого греха. {стр. 220.7.}

Тогда первое, что мы хотим сделать сегодня утром, - это обратить свой взор на жизнь Бога и увидеть единство всех Его проявлений. Что такое жизнь? И где находится жизнь? Жизнь - это свет. Бог есть свет. Он - живой Бог; Он - ваша жизнь. "Когда явится Христос, Который есть жизнь наша, тогда и вы явитесь с Ним", если мы умерли с Ним и живем с Ним, потому что Он живет, и мы будем жить. { с. 220.8}

"Если мы ходим во свете, ... кровь Иисуса Христа, Сына Его, очищает нас от всякого греха". Что такое кровь? Кровь - это жизнь. Затем мы читаем это так: "Если мы ходим во свете, то жизнь Иисуса Христа, Сына Его, очищает нас от всякого греха". Это правда? Мы не занимаемся фантазиями. Это не воображение, не теория, но жизнь настолько реальна и осязаема, что мы не только слышим ее, но и видим, и хватаемся за нее обеими руками. "Подвизайтесь в добром подвиге веры, держитесь жизни вечной". Эта жизнь настолько реальна, что вы можете схватить ее своими руками и держать ее, никогда не отпуская. {стр. 220.9.}

Я думаю, нам не нужно тратить время на то, чтобы приводить Священное Писание в пользу того, что мы спасены жизнью Христа. Мы все принимаем это номинально, если не поняли практически. "Я сораспялся Христуи не я живу, но Христос живет во мне; а жизнь, которою я живу ныне во плоти, живу верою Сына Божия, возлюбившего меня и предавшего Себя за меня" (пер. с анг.). Ваша вера опирается на проявленную жизнь, ибо вера - это принятие. **Мы принимаем жизнь в себя и позволяем этой жизни жить по-своему. Мы больше не живем: но мы живем, потому что Христос настолько отождествился с нами, - с нашим смертным, грешным телом, - что Его жизнь во плоти стала нашей жизнью**. {стр. 220.10.}

Есть ли здесь кто-нибудь, кто сомневается в возможности **обитания Христа в сердце человека по вере**, чтобы человек мог исполниться всей полноты Божьей? **Есть ли кто-нибудь, кто сомневается в реальности того, что Христос пришел жить в греховной плоти и таким образом показал Себя хозяином? Мы все верим в это.** Так вот, каждая Божья истина становится осязаемой, чтобы мы могли иметь что-то реальное для нашей веры. Вера ничего не создает, она опирается на то, что уже есть; вера просто видит то, что неверующий человек не может увидеть. **Вера - это микроскоп и телескоп вместе взятые**. Она позволяет нам видеть то, что находится далеко за пределами зрения чувственных людей. Она увеличивает вещи, которые слишком малы для естественного зрения; она позволяет нам видеть реальность вещей; она позволяет нам видеть невидимое, как это делал Моисей. Тогда мы сможем выстоять, а пока мы не сможем видеть невидимые вещи, чтобы они были для нас такими же реальными, как и вещи, которые все держат в руках и признают, у нас нет уверенности в том, что мы выстоим до конца. **Но человек, который может стоять на невидимом и знать, что он стоит на скале, может стоять, когда все видимое исчезнет**. {стр. 220.11.}

Где проявляется жизнь? Первая глава Послания к Римлянам говорит нам, что невидимое Божие, даже вечная сила Его и Божество, ясно видно из сотворенных вещей, так что человек, не знающий Бога, не имеет оправдания. Когда мы изучали предыдущий вечер, мы обнаружили, что закон Божьего Царства - это Божья жизнь. "Царство Божье внутри вас". Закон нашей жизни - это жизнь Христа, не так ли? Это ясно. Тогда, когда мы изучаем это послание, которое было с самого начала, мы можем использовать общепринятый термин для его описания. Вы все знакомы со словом "физиология". Что оно означает? - Оно означает закон природы. Физиология - это закон природы. Что такое закон природы? Что является единым законом для каждой сотворенной вещи? Жизнь. Но что такое жизнь? Христос - это ваша жизнь. Жизнь Бога - это закон всего творения; поэтому, изучая проявленную жизнь, вы изучаете физиологию; или, изучая физиологию, если вы изучаете ее с правильной точки зрения и правильным образом, вы изучаете Бога. { с. 221.1}

Нет никакой пользы в том, чтобы существовали всякие глупости и спекуляции относительно жизни, не только безбожники, не только непрофессора: но даже многие адвентисты седьмого дня, придерживающиеся традиций образования, пойдут на все, чтобы избавиться от слова Бог. Они говорят о том, что делает "природа", - природе не нравится это, и природе не нравится то. Как будто "природа" - это бог. Но жизнь Бога проявляется в природе. И все же люди говорят: "Мы не знаем, что такое жизнь". Что ж, адвентисту седьмого дня, который не знает, что такое жизнь, лучше узнать это; ибо какое послание он может дать миру, если он не знает, что такое жизнь? { с. 221.2}

Вам не придется далеко ходить, чтобы прочитать, что жизнь - это комбинация сил. Замечательно ясно, не правда ли? Но позвольте мне сказать вам, что во Вселенной есть только одна сила. "Однажды сказал Бог, и дважды слышал я это, что сила у Бога" (Пс. 61:12). Жизнь Бога, сила этой жизни - это единственная сила, которая есть во всей вселенной. Но Бог бесконечен: и Дух Божий проявляет себя бесконечным множеством способов. Поэтому жизненная сила Бога проявляет себя в творении, в материи, очень многими способами, - проявляет себя в притяжении, проявляет себя в отталкивании. Она проявляется в том, что называется химическим соединением; она проявляется в том, что технически называется магнетизмом, или электричеством, или когезией, или адгезией, или любой другой формой, в которой сила проявляется в мире, во всем, что делает материю стабильной, чтобы мы знали, на что полагаться, - это единая жизненная сила Бога. {стр. 221.3.}

Бог сказал, что если народ будет слушать Его голос и соблюдать Его заповеди, то он будет иметь мудрость, которая будет удивлять все народы; и он должен быть головой, а не хвостом; он должен вести за собой. Итак, нам не нужно бояться, что ученые всего мира говорят, что не знают, что такое жизнь. Наше дело в этом мире - рассказать людям, что такое жизнь, и показать им эту жизнь. Бог хочет иметь народ, и здесь, на этом собрании, находится зародыш, ядро такого народа, который будет знать жизнь настолько хорошо, что сможет научить физиологии любого обычного врача в мире. То есть, они будут знать закон жизни, закон своего бытия, закон природы, исходящий прямо из первоисточника, видящий свет в его свете, лучше, чем это может знать любой другой человек в мире". { с. 221.4}.

Давайте посмотрим, как проявляется эта жизнь, чтобы мы могли ухватиться за нее. Прямо здесь, в этой главе, у нас есть слова: "Бог есть свет". Я верю в это. У меня нет никаких объяснений; я не напрягаю свой мозг, думая о "духовном" или "буквальном", или образном языке, или о чем-то подобном. Библия говорит: "Бог есть свет", и я верю в это. Вера в то, что это так, открыла мне многие вещи, которые я никогда бы не узнал, если бы не верил в это. Это слава Божья, которую Он поместил на небесах? Небеса заявляют об этом. Солнце, луна и звезды освещают землю, но чей это свет? Божий свет. Христос - свет миру, и когда Он однажды сделал это заявление, то тут же продемонстрировал его, чтобы мы увидели, насколько реален Его свет: Он нашел человека, рожденного слепым, и сделал его зрячим. Когда ваши глаза смотрят в такой день, как сегодня, и видят свет, покрывающий всю землю, как одеяние, на что вы смотрите? На жизнь. Чья жизнь? - О, единственная жизнь, которая есть - жизнь Бога; мы видим Его жизнь. Мы слишком боимся соприкоснуться с реальностью. Пусть в нашем сознании навсегда закрепится мысль, что когда мы смотрим и видим этот славный свет, мы видим лицо Бога, - действительно видим свет, сияющий от лица Бога. {стр. 221.5.}

Свет - это одно из проявлений Божьей жизни, но в первой главе Евангелия от Иоанна мы также имеем упоминание об очищающей жидкости. У нас есть нечто, что очищает нас от всякого греха, и это жизнь Господа, ибо мы "спасены жизнью Его". Обратитесь к тридцать шестому пятому псалму: "Как драгоценна милость Твоя, Боже! Сыны человеческие в тени крыл Твоих покойны: насыщаются от тука дома Твоего, и из потока сладостей Твоих Ты напояешь их, ибо у Тебя источник жизни; во свете Твоем мы видим свет" (Пс.35:8-10) {с. 221.6}

Итак, перед нами вода, источник жизни. Но жизнь - это свет, и чистая, как хрусталь, река жизни, текущая сверкающим потоком от престола Божьего, является лишь другим проявлением той жизни, которая есть свет. Так и вода есть проявление этой единой жизни. Вода очищает нечистоту; и ежедневным омовением рук, стиркой одежды, водой, которая смывает нечистоты с земли и уносит их в море, бегущей водой, которая принимает нечистоты, брошенные в поток, и поглощает их, так что через несколько миль вода снова становится чистой, Господь показывает нам очищающую силу Своей жизни, чтобы мы знали, что если мы просто позволим себе погрузиться в эту жизнь, мы очистимся и будем свободны от греха. Это реальность { с. 221.7}

В первой главе Екклесиаста мы читаем: "Все реки впадают в море, но море не полно (ред. не перепрлняется): к месту, откуда приходят реки, туда и возвращаются". 64-й псалом говорит нам о том, что Господь посещает и орошает землю. "Ты посещаешь землю и утоляешь жажду ее, обильно обогащаешь ее: поток Божий полон воды; Ты приготовляешь хлеб, ибо так устроил ее; напояешь борозды ее, уравниваешь глыбы ее, размягчаешь ее каплями дождя, благословляешь произрастания ее; венчаешь лето благости Твоей, и стези Твои источают тук" (10-12 ст.). То есть дождь, который сходит с небес, смягчая землю и делая ее богатой, чтобы она в изобилии давала урожай, исходит из реки Божьей, которая изливается на землю. Вода, которую мы пьем, вода, в которой мы купаемся, приносит нам жизнь Божью, которая полным потоком течет от Его престола. Она проходит через всю землю, снова возвращается к Богу и снова посылается вперед, как великое сердце Божье бьется для всей вселенной. "Ибо в Нем мы живем и движемся и имеем бытие". Вот проявление жизни для нашего ободрения. { с. 221.8}

В этом последнем тексте мы имеем еще одну фазу жизни. Мы уже видели свет и воду как проявления жизни Бога; но те, кто живет в доме Господнем, будут насыщаться туком дома Его. Они будут пировать на Нем; как говорит Бог: "Если не будете есть плоти Сына Божия и пить крови Его, то не будете иметь в себе жизни". Мы должны жить, питаясь Им, питаясь Им разумно, познавая жизнь верой. { с. 222.1}

Мы узнаем о древнем Израиле, что все они "и все пили одно и то же духовное питие: ибо пили из духовного последующего камня; камень же был Христос" (1 Кор. 10:4). Бог сказал: "Я дам вам хлеб с неба". Христос сказал: "Не Моисей дал вам хлеб с неба, но Отец Мой дает вам хлеб с неба". "Я есмь хлеб жизни". Он - манна, которой мы должны питаться. Дети Израиля ели тело, жизнь Христа. Но, не признавая тела Господа, они ели и пили проклятие для себя, и поэтому их тела пали в пустыне. { стр. 222.2}

И так мы имеем слова Христа на последней вечере: "Сие есть Тело Мое; приимите, ядите", - наглядно представленные перед народом, когда Он взял в руки хлеб, и они умножились, так что народ ел и насытился. В тот раз Он продемонстрировал перед их глазами тот факт, о котором Он говорил в ночь последнего ужина, - что Его тело есть, истинное тело; или, буквально, как в немецком языке, Его тело - правильная пища, а Его кровь - правильное питье. И все, что не есть Тело Христово и Кровь Христова, не есть правильная пища и правильное питье". { с. 222.3}.

Вы говорите: "Вы понимаете это слишком буквально и грубо. Теперь вы перевернете это и скажете, что наша повседневная жизнь должна быть менее грубой и более духовной". Это не более грубо, чем Писание сделало это, когда оно говорит: " ибо жизнь явилась, и мы видели и свидетельствуем, и возвещаем вам сию вечную жизнь" (1 Иоанна 1). Нам недостаточно слышать о жизни, но мы должны ухватиться за нее обеими руками, всем своим существом: тогда мы имеем общение с Отцом и Сыном. {стр. 222.4.}

И снова: есть еще одно общее проявление жизни. Теперь у нас есть три: свет, пища, питье, - три очень общих проявления жизни. Еще одно; мы должны дышать. Бог создал человека по своему образу и подобию, вдохнул в его ноздри дыхание жизни, и человек стал живой душой. Он делает это и сегодня. { с. 222.5}

В четырнадцатой главе книги Исход мы имеем рассказ о разделении Красного моря, чтобы сыны Израиля могли пройти через него, и там говорится, что "Господь сильным восточным ветром в ту ночь заставил море отступить" (пер. с анг.). Но прочитайте в пятнадцатой главе слова Моисея, когда он был исполнен Духа и пел ту же песню, которую должны петь вы и я, если только мы не вечно потеряны, песню простого признания Бога как всемогущего, как Спасителя. Моисей сказал (10-й стих): "Ты подул ветром Твоим, и море покрыло их". Что ж, это достаточно ясно. Он заставил воду отойти с помощью сильного восточного ветра. Но он дунул этим ветром. Затем читаем восьмой стих этой пятнадцатой главы: "При дуновении ноздрей Твоих собрались воды, потопы поднялись, как куча, и глубины сошлись в сердце моря" (пер. с анг.). { стр. 222.6}

Не называйте это образным языком. Это факт. Мы хотим получить большее представление о Боге. Ветер, который дует, воздух, который окружает землю, - это дыхание Бога, и Он дышит им на нас день за днем и месяц за месяцем". {с. 222.7}.

**Я не говорю, что все эти вещи являются проявлениями Божьей жизни; ибо у Бога есть жизнь, превосходящая все, о чем мы можем просить или думать**. Но когда мы имеем эти проявления жизни, видим их и держимся за них, мы находимся в канале жизни, чтобы Бог мог излить на нас еще более обильную жизнь, которую Он имеет для нас. {стр. 222.8.}

Каждая наша душа, осознавшая эту жизнь, будет знать, что Бог присутствует с нами. Мы увидим Бога. Его личное присутствие "дышит в воздухе и сияет в свете; оно струится с холмов и нисходит на равнину, и сладко переливается в росу и дождь". Вы поете это; верите ли вы в это? Когда мы видим это, у нас перед лицом Бог, и мы не поколеблемся. Мы будем жить как в присутствии Божьем и не будем грешить; ибо просто невозможно, чтобы человек грешил, сознательно стоя перед лицом Бога, осознавая Его присутствие вокруг себя и в себе. Грех удалил бы нас от Бога; но когда мы радуемся в присутствии лица Божьего, мы просто соглашаемся с Его желанием, чтобы грех был смыт с нас, чтобы свет Его лица поглотил грех, который есть в нас, чтобы Его тело питало нас и укрепляло нас против греха. { стр. 222.9}

Это открывает нам философию, это все и вся, что нам нужно знать, и это радость. "Сие говорю вам, дабы радость ваша была полна". { p. 222.10}

Как счастлив я был, когда один луч света за другим приходил ко мне. Некоторое время назад, когда я совершал утреннюю прогулку, и мягкий освежающий ветерок овевал мою щеку, я вспомнил, что этот ветерок был дыханием ноздрей Бога. Он обдувал мое лицо Своим дыханием. Вы часто думали о том, как ветер целует щеку, и тут мне на ум пришло место из Писания: "Пусть поцелует меня поцелуями уст своих, ибо любовь Твоя лучше вина". Как прекрасно осознавать, что находишься в такой тесной связи с ним". [Это счастье. Проснуться утром и почувствовать эту жизнь во всем теле, и знать, что я нахожусь в личной связи с ней, знать, что Бог не только в этой комнате, вокруг меня, но что Его жизнь во мне. {стр. 222.11.}

И еще кое-что. Мы хотим увидеть, как это осуществляется. У Бога только одна жизнь, и она безраздельна. Нет двух жизней, есть только одна жизнь. Эта жизнь очищает нас; эта жизнь, непрерывно текущая от Бога через нас, беспрепятственно очищает нас от всякого греха. {стр. 222.12.}

**Не думайте, что мы дорастем до такого состояния, когда не сможем больше грешить в этом мире. Это греховное, смертное тело будет бороться за господство, пока мы в этом мире, пока не придет Христос и не сделает это тленное тело нетленным, а эту смертную часть бессмертной**. Но Христос имеет власть над всякой плотью, и Он показал это, когда пришел в подобии греховной плоти и осудил грех во плоти; и поэтому, **когда мы сознательно живем верой во Христа, когда Он в нас Своей собственной жизнью, живущей в нас, Он подавляет грех, и мы становимся хозяевами, вместо того чтобы плоть была хозяином**. { с. 223.1}

Просто мысль об этой жизни, которая приходит к нам в воздухе: Господь использовал это как иллюстрацию Духа, и мы читаем: "Все время дыхание мое во мне, и Дух Божий в ноздрях моих. Уста мои не будут говорить нечестия, и язык мой не будет произносить лукавства" (Иов 27:3,4). "Есть дух в человеке, и вдохновение (дыхание) Всемогущего дает им разумение". Дух Божий должен быть нашим духом, так что разум Божий будет нашим разумом; и есть возможность того, что мы так распознаем проявленную жизнь и отдадимся Богу, что Дух Божий оживит наши тела, что Дух Божий будет использовать наши мозги для мышления. Именно для этого они и созданы - как органы, с помощью которых Его Дух будет проявляться в человеческом интеллекте. Наши мышцы были созданы как органы, с помощью которых Его Дух будет проявляться в человеческой деятельности. Тогда мы будем едины с Ним, черпая жизнь прямо от престола, как вода жизни исходит от него, а дыхание - из его сокровищниц. {стр. 223.2.}

Это реформа здоровья, потому что жизнь, которая проявляется, есть та вечная жизнь, которую смерть не может победить, признание которой делает нас более чем победителями, даже в смерти. "Во всем этом [что включает смерть] мы более чем победители через Возлюбившего нас. { с. 223.3}.

На протяжении примерно тридцати пяти лет, как я хорошо помню, среди адвентистов седьмого дня велись разговоры о реформе здоровья, но разговоров было гораздо больше, чем практики. Я хотел бы знать, чем хороша реформа здравоохранения, которая не делает человека здоровым? Если человек не собирается быть здоровым, и если мы с вами, пока стоит этот мир, будем подвержены всем видам болезней, когда бы они ни появились поблизости, то какой смысл в реформе здоровья? Если мы так же подвержены болезням, как и другие люди, которые не живут по реформе здравоохранения, то в каком отношении мы лучше их? Мы хотим избавиться от этой идеи, что реформа здоровья - это своего рода "волосяная рубашка", которой Бог хочет нас мучить. Эта вещь, которую называют реформой здоровья, - что мы должны страдать от того, от чего не страдает мир, и должны отказывать себе, - это все верно, это требует сил, но мы узнаем, что в присутствии Божьем полнота радости, и в деснице Его - наслаждения вовек, и эта весть дана нам, чтобы радость наша была полна. {14 апреля 1901 года, стр. 223.4.}

**Когда мы с вами придем к самому сердцу реформы здоровья, которое есть сердце Бога, мы обнаружим, что о самоотречении не может быть и речи; ибо счастье жизни, радость жизни, радость еды, радость дыхания, радость упражнений будет так велика, что то, что мы считали самоотречением, отсекая то или иное вредное, будет полностью потеряно из виду в радости богатства, которое мы получаем, принимая жизнь**. **Тогда жизнь будет стоить того, чтобы жить. Бог хочет иметь народ, подготовленный этой вестью, чья радость будет полной, а не тех, кто будет ходить в скорби и печали**. { с. 223.5}

Примите этот факт, что кровь Христа, жизнь Христа очищает нас от греха. Она должна быть в нас, чтобы очистить нас; и эта жизнь - жизнь тела, не так ли? Он воскрес из мертвых. Она имеет власть над могилой и проявляется для нас во всех этих различных формах. Когда мы с вами принимаем эту жизнь как свое спасение, почему бы нам не принять ее во всей полноте и не иметь ее и для нашего здоровья? То есть, когда Христос приходит сюда, чтобы совершить работу, которая делается Его жизнью, Он может сделать полную работу так же хорошо, как и половинную. Когда Господь приходит в мое тело, чтобы очистить меня от греха, Он не требует от меня больше усилий, чем для того, чтобы удержать меня от греховных поступков; и если я признаю это как таковое, то я могу получить это. { с. 223.6}.

Некоторые люди называют это "пантеизмом". Возможно, они знают, что означает это слово, но они не знают, о чем говорят. Что такое пантеизм? Пантеизм - это та форма язычества, которая утверждает, что все есть Бог. Это не только древняя форма. Она существует и в наши дни. Это ложь, в которую превратилась истина; но истина в том, что Бог над всем, через все и во всем; и между этим и пантеизмом такая же разница, как между этим славным солнечным светом и тьмой Египта. Это значит, что Бог находится везде, и жизнь проявляется везде, чтобы мы могли ухватиться за нее и жить ею. { с. 223.7}

Кто-то скажет мне (ведь мне это уже говорили), что эта сила, проявляющаяся во всем творении, конечно, сила Божья, но это не спасительная сила; что есть божественная сила и сила творения. Это пантеизм. Потому что, если эта сила, проявляющаяся во всем творении, не является спасающей силой, она не является силой Бога; ибо Он говорит, что Его имя - Спаситель, и Он есть Спаситель. **Если существует такая вещь, как сила творения, то есть, если у меня есть хоть частица силы в самом себе, если у любого другого существа есть хоть частица силы в самом себе, которая не является божественной силой, - разве вы не видите, что у вас есть другая сила во вселенной, кроме силы Бога? Это и есть пантеизм**. { с. 223.8}.

Но эта весть третьего ангела распространяется в мире, чтобы весь мир знал, что есть только одна сила, и это сила Бога; что Он есть все, и что все творение - ничто вне Его; что Бог имеет всю власть, и что ни один человек не имеет никакой власти. Поэтому если у человека нет власти, то, как вы видите, он не имеет права брать на себя осуществление власти. Это открывает еще одну широкую тему, не так ли? { с. 223.9}

Когда мы с вами сможем распознать проявленную жизнь и постоянно смотреть на нее, у нас будет ключ, который отопрет любые ворота в замке Сомнений; у нас будет ключ от всей науки; у нас будет ключ от Небес; у нас будет ключ от всей мудрости. Сила, которая проявляется во всем творении, - какое бы имя ни дали ей люди, - это сила Божья. "Я не стыжусь благовествования Христова, ибо оно есть сила Божия ко спасению всякому верующему, во-первых, Иудею, и во-вторых, Греку. Ибо в нем открывается праведность Божия". Все, что имеет и может избрать его жизнь, будет иметь силу. { с. 223.10}.

Сила, проявленная таким образом, должна быть постигнута нами, и когда мы чувствуем, что эта сила приходит в нас через эти различные агентства, мы знаем, что это жизнь Божья. Когда мы отдаемся этому свету, жизнь, которая входит в нас, удерживает нас от гордыни. Утром мы можем молиться: "Господи, используй ту силу, которая сохранила мне жизнь ночью, чтобы сохранить мое здоровье сегодня: пусть та сила, которая удерживает меня от эгоизма, удержит меня от похоти, тщеславия, зависти и обмана. Пусть она также хранит меня от болезней". Тогда эту спасительную жизнь я буду черпать только из источника: Поэтому я буду иметь самое лучшее в жизни. Я не приму никакой замены этой жизни: я не приму никакой жизни, которой позволили застояться, но я пойду туда, где она течет свежим потоком от престола Божьего, и возьму ее в ее чистоте. Вы видите, что это означает получать весь славный солнечный свет, который мы можем иметь; это означает получать свежесть воздуха, хорошую вентиляцию и хорошие упражнения, чтобы воздух соприкасался с каждой частью нашего тела внутри и снаружи. { с. 223.11}.

Кто-то может согласиться со всем этим, и с тем, к чему это приводит: так что, когда есть два вида пищи, или питья, или воздуха для существования, - один из которых имеет жизнь Бога в ее чистоте, а другой имеет эту жизнь, извращенную проклятием, как нечистый воздух или вода, или пища, которая была подделана, чтобы пощекотать вкус, и говорит: "Это хорошо; я знаю, что это лучшее, но это другое достаточно хорошо для меня; мне нравится это", что он говорит? "Жизнь проявляется в своем совершенстве в одном, но я могу быть удовлетворен количеством жизни в другом". Разве не так? "В этом для меня достаточно жизни". Что он делает, если не отвергает проявленную жизнь? { с. 224.1}

Когда у нас есть такая полнота жизни и жизнь, которая так приятна, давайте остерегаться, как бы нам не отвергнуть малейшее проявление этой славной Божьей жизни. Когда мы увидим ее и ухватимся за нее, мы обнаружим, что она - здоровье для наших тел, сила для костей, активность для мышц, острота восприятия для нервов, радость для всего существа, и жизнь - это наслаждение, потому что мы живем в присутствии Бога; и это свидетельство, которое должно быть дано всем народам, чтобы они могли быть готовы к концу мира и пришествию Христа. { с. 224.2}