**Тема № 2 Пророк Илия**

**3 Царств 12:25-33. Установление идолопоклонства**

1. "*И обстроил Иеровоам Сихем*". Он расширил и укрепил город и сделал его своей столицей. Сихем - одно из самых известных мест, упомянутых в Библии. Это было первое место, где остановился Авраам, когда он вышел из Харана и пришел в землю Ханаанскую; там ему явился Господь и дал ему обетование о земле; там он построил свой первый жертвенник в земле Ханаанской (Бытие 12:6, 7). Когда Иаков вышел из Месопотамии, возвращаясь в свою землю, он поставил свой шатер перед городом и "*купил участок поля, на котором раскинул шатер свой*" (Бытие 33:18, 19). На этом "участке" земли в Сихеме сыны Израилевы похоронили кости Иосифа, которые они вынесли из Египта (Иисус Навин 24:32). По обе стороны от него, на горах Гаризим и Гевал, стояли горы. У гор Гаризим и Гевал, стоял весь народ после перехода через Иордан, когда произносились благословения на послушных и проклятия на непослушных (Иисус Навин 8:33). Здесь весь Израиль собрался, чтобы сделать царем Ровоама; здесь они восстали и избрали Иеровоама; так получилось, что он сделал город своей столицей. Именно возле этого города Спаситель, "*Иисус, утрудившись от пути, сел*…" у колодца Иакова, когда самарянка пришла набрать воды (см. Иоанна 4:1-42). Сихем находился в тридцати четырех милях к северу от Иерусалима.

2. "*И говорил Иеровоам в сердце своем: царство может опять перейти к дому Давидову; если народ сей будет ходить в Иерусалим для жертвоприношения в доме Господнем*". Вероятно, в этом наблюдении была доля истины. Ибо, поскольку все должны были собираться в Иерусалиме три раза в году, помимо многих других важных случаев поклонения; и поскольку левиты, которые были во всех городах, должны были время от времени подниматься туда, чтобы исполнить свой порядок в храмовом служении; главный религиозный интерес должен был быть в Иерусалиме, и поэтому интересы всего народа должны были быть сосредоточены там, а **правление Иеровоама было бы в определенной степени только номинальным**. Даже если бы все это было так, это могло быть только в интересах нации во всех отношениях. **Но для Иеровоама это было ничто**. **Как и любой другой профессиональный политик, его личные интересы должны были стоять превыше всего, вплоть до узурпации прерогатив, которые Бог оставил за собой**.

3. "*И тогда царь посоветовался и сделал двух тельцов из золота*". Эти тельцы были изображениями египетских богов. Иеровоам узнал о них и об их поклонении во время своего пребывания в Египте, когда он бежал от Соломона. Поклонение им было такого же низменного характера, как и богам аммонитян, моавитян и сидонян, за исключением сжигания детей в огне.

5. "*И поставил одного в Вефиле*". Несомненно, было легкой задачей обратить народ на поклонение в Вефиль вместо Иерусалима, **ибо там Авраам построил жертвенник и поклонялся, как до, так и после своего ухода в Египет** (Бытие 12:8; 13:4); там Господь явился Иакову, и там Иаков поставил столп и назвал его домом Божиим (Бытие 28: 10-22); там Иаков построил жертвенник, когда вернулся со всем своим имуществом из дома Лавана, и там Господь снова явился ему и возобновил ему обетование, данное Аврааму и Исааку (Бытие 35:6-15); **в смутные времена судей там стоял ковчег завета, и туда приходил народ вопрошать Господа** (Судей 20:18-28); **и там Самуил ходил по своему кругу раз в год, чтобы судить Израиль**. Поэтому, когда Иеровоам построил там жертвенник и установил систему поклонения, пусть и идолопоклонническую, **он мог апеллировать к ним на все эти священные воспоминания, как против Иерусалима**, и особенно когда, воскликнув: "*Вот боги твои, Израиль, которые вывели тебя из земли Египетской*", **он отмахивался от идолов, считая их просто изображениями Бога их отцов**.

6. "… *А другого в Дане*". Дан уже был местом идолопоклоннического поклонения колена Данова. Когда колено Даново искало удела в земле, они сначала послали пять человек, которые в своих поисках пришли в Лаиш и нашли место, где "*не было нужды ни в чем, что есть на земле*", и вернулись и рассказали своим братьям. Тогда племя послало 600 вооруженных людей, чтобы занять это место. По дороге они пришли в дом Михея на горе Ефремовой и нашли там изображение, и ефод, и терафим, и расплавленное изображение, и левита, которого Михей нанял священником для поклонения этим своим богам, и данитяне взяли священника, идолов и все остальное и понесли в Лаиш. **Они напали на Лаиш и разрушили его, а там построили новый город и назвали его Дан, и установили там свое идолопоклонство, и сохранили его до плена десяти колен**. Поэтому Иеровоаму было достаточно легко установить своего золотого тельца в Дане и обратить народ к поклонению ему, не только потому, что **народ был склонен к идолопоклонству, но и потому, что он действительно практиковал его.**

7. И таким образом, имея одно место поклонения в северной, а другое в южной части своего царства, он мог очень убедительно представить свой следующий призыв: "*не нужно вам ходить в Иерусалим*". Да, для вас слишком тяжело идти в место, которое назначил Сам Господь, и поклоняться Ему, как Он велел. Вам слишком трудно повиноваться Господу, вы можете повиноваться мне, это будет гораздо легче. Тебе слишком трудно ехать в Иерусалим, вот место, где ты можешь поклоняться почти у собственных дверей; это будет намного легче для тебя. Это боги твои, во всяком случае, которые вывели тебя из Египта. Здесь ты поклоняешься тем же богам, что и в Иерусалиме, только немного по-другому; но все не могут смотреть одинаково; в разнообразии есть единство; все мы - лишь филиалы одной церкви; мы - лишь различные подразделения одной армии; Господь - один великий полководец! Да, Иеровоам мог предложить им облегчение, и это единственное, чего желают многие, кто претендует на поклонение Господу. Они охотно поклоняются, если только могут делать это по-своему. Но такие люди не поклоняются Господу, они поклоняются себе.

8. Но был ли Иеровоам последним, кто когда-либо предлагал народу такие соблазны? Вряд ли. Нам не нужно далеко ходить, чтобы найти то же самое в наши дни. Когда суббота Господня и пришествие Христа сегодня представлены народу, а их святые требования настоятельно требуются, найдется множество потенциальных лидеров, которые, подобно Иеровоаму, будут апеллировать к их любви к легкости. "О, - говорят они, - нет необходимости соблюдать субботу. Только подумайте, вы потеряете свое положение и авторитет в обществе и в церкви". Они говорят мы поклоняемся тому же Богу, что и они, только по-другому.

9. И с того дня ни Иеровоам, ни Израиль никогда не знали безопасности. **То, что он и они считали самым легким путем, оказалось самым трудным из возможных**. Так было всегда, и так будет всегда с каждым, кто выбирает свой собственный путь. Путь человека ведет прямо в погибель; путь Господа ведет прямо в рай. **Путь человека - самый трудный путь; путь Господа - самый легкий из всех путей**. Христос сказал: "Иго Мое легко". И единственный легкий путь - это отречься от себя, взять крест и следовать за Ним. Другого пути нет.

**Илия, пророк. 3 Царств 17:1-16**

1. Работа пророка Илии заключалась в том, чтобы быть свидетелем истинного Бога и силы Его Слова во времена всеобщего отступничества в Израиле. Ахав был царем, и он "*более всех царей Израильских, бывших до него, возбуждал гнев Господа Бога Израилева*". Когда он был на самом пике своего греховного курса, Илия пришел к нему с таким посланием: "*жив Господь Бог Израилев, пред Которым я стою! в сии годы не будет ни росы, ни дождя, разве только по моему слову*" (1 ст.). Из другого места Писания мы узнаем, что это иллюстрация силы молитвы: "*Илия был человек, подобный нам, и молитвою помолился, чтобы не было дождя: и не было дождя на землю три года и шесть месяцев*" (Иакова 5:17).

2. Когда пророк сказал: "только по моему слову", это не было самоуверенным хвастовством своей силой, но в ответ **на его молитву веры Господь доверил ему Свое собственное слово силы говорить, и таким образом оно стало его словом**.

ОТЛИЧИТЕЛЬНЫЙ ПРИЗНАК ИСТИННОГО БОГА

1. Дарование или отсутствие дождя - это один из способов, с помощью которых истинный Бог становится известным в отличие от ложных богов. "*Есть ли между суетными [богами] языческими производящие дождь? или может ли небо [само собою] подавать ливень? не Ты ли это, Господи, Боже наш? На Тебя надеемся мы; ибо Ты творишь все это*" (Иер. 14:22), "*хотя и не переставал свидетельствовать о Себе благодеяниями, подавая нам с неба дожди и времена плодоносные и исполняя пищею и веселием сердца наши*" (Деяния 14:17). Так Бог по Своей нежной милости проповедовал Евангелие о Своей милости и праведности и обратил внимание всего народа на Себя как на единственного истинного Бога через пророка Илию, когда народ был уведен в идолопоклонство из-за нечестия Ахава.

2. Именно через служение дождя Господь обычно обеспечивает людей пищей, ибо "*Как дождь и снег нисходит с неба и туда не возвращается, но напояет землю и делает ее способною рождать и произращать, чтобы она давала семя тому, кто сеет, и хлеб тому, кто ест*" (Ис. 55:10). Но когда необходимость в деле делает это желательным, Господь может так же легко обеспечить пищу другим способом; так, когда Он сказал Илии спрятаться " *у потока Хорафа, что против Иордана", Он сказал: "Я повелел воронам кормить тебя там*". Этот метод кажется нам чудесным только потому, что он отличается от обычных Божьих методов, если только мы, конечно, не признаем прямого действия Бога в обеспечении нас ежедневной пищей. **Он кормит нас так же искренне, как кормил Илию у ручья, но обычно результат достигается в сотрудничестве с нашими усилиями, для которых Он дает силу.**

ВЕЛИКАЯ СИЛА ЧЕРЕЗ СЛАБЫЕ ИНСТРУМЕНТЫ

1. Каналы, через которые Илия получил пищу, свидетельствуют о способности Бога использовать самые зависимые инструменты для достижения Своей цели. Вороны не могут сами обеспечить себя пищей: "*Кто приготовляет ворону корм его, когда птенцы его кричат к Богу, бродя без пищи?*" (Иов 38:41). "*Посмотрите на воронов: они не сеют, не жнут; нет у них ни хранилищ, ни житниц, и Бог питает их; сколько же вы лучше птиц?*". (Лука 12:24). Так и женщина-вдова по своим обстоятельствам была более зависима, чем та, от мужа которой можно было ожидать обеспечения нужд семьи. Но, используя такие средства, как эти, чтобы накормить пророка Илию, Бог провозглашает тот факт, что Он "*избрал немощное мира сего, чтобы посрамить сильное*", и показывает Свою способность исполнить Свою цель.

2. Пророк Божий, по слову которого дождь прекратился и по слову которого он снова пошел, сам испытывал жажду и нужду в воде, и, как любой другой человек, он попросил милости напиться. Он сказал женщине: "*Принеси мне, молю тебя, немного воды в сосуде, чтобы я мог пить*". Точно так же, много лет спустя, "*пророк, сильный делом и словом пред Богом и всем народом*", Сам подающий воду жизни, сказал женщине: "*Дай Мне пить*". Так сила и слабость соприкасаются друг с другом, и так сила Божья возвеличивается через слабость.

ПИЩА ИЗ СЛОВА

1. Именно по слову Господа появилась мука в бочке и масло в сосуде, ибо "*Ты произращаешь траву для скота, и зелень на пользу человека, чтобы произвести из земли пищу, и вино, которое веселит сердце человека, и елей, от которого блистает лице его, и хлеб, который укрепляет сердце человека*" (Пс. 104:14, 15). Именно благодаря силе этого слова, заставляющего землю приносить ежегодный прирост, в течение всего года в мире хранится еда и предотвращается голод. Но люди забывают об этом, потому что видят, как зерно растет на полях, и поэтому сравнительно немногие принимают его как прямой дар Божий. Они едят по зрению, а не по вере. В случае с вдовой женщиной это было исключительно по вере, по вере в слово Господа, обращенное к ней через пророка Илию: "*Бочонок муки не пропадет, и сосуд елея не оскудеет*".

2. Таким образом, пока Господь проповедовал Евангелие Своей силы и праведности Своему собственному народу, отказываясь от Своих обычных благословений по причине их отступления от Него, **Он через того же пророка провозглашал то же Евангелие Своей силы и праведности среди язычников и предлагал особые благословения, которые можно было получить через веру в Его Слово**.

3. Спаситель Сам процитировал этот опыт Илии с женщиной-вдовой, когда неверие жителей Его собственного города вызвало вопрос: "*Не сын ли это Иосифа?". "И сказал Он: истинно говорю вам: никакой пророк не принимается в своем отечестве*". Счастливы те, кто, подобно вдове из Сарепты, **принимает слово Господа, весть о Его силе спасти, не претыкаясь о посланника,** и учится жить по слову. Ибо "*не хлебом одним будет жить человек, но всяким словом Божиим*".

ДАЛЕЕ ОБ ОБРАЗАХ И СИМВОЛАХ:

1. Жизнь Илии, вплоть до времени его переселения на небо, является важной темой для нашего изучения. И это правильно, потому что Илия и его время составляют одну из самых интересных тем, которые могут изучать люди сегодняшнего дня.

2. Самые последние слова Ветхого Завета - это пророчество об Илии: "*Вот, Я пошлю к вам Илию пророка пред наступлением дня Господня, великого и страшного. И он обратит сердца отцов к детям и сердца детей к отцам их, чтобы Я, придя, не поразил земли проклятием*" (Малахия 4:5, 6).

3. Спустившись с горы Преображения, ученики спросили Иисуса об этом пророчестве следующим образом: "*И когда сходили они с горы, Иисус запретил им, говоря: никому не сказывайте о сем видении, доколе Сын Человеческий не воскреснет из мертвых. И спросили Его ученики Его: как же книжники говорят, что Илии надлежит придти прежде? Иисус сказал им в ответ: правда, Илия должен придти прежде и устроить все; но говорю вам, что Илия уже пришел, и не узнали его, а поступили с ним, как хотели; так и Сын Человеческий пострадает от них. Тогда ученики поняли, что Он говорил им об Иоанне Крестителе*" (Матфея 17:9-13).

4. Итак, согласно этим словам Христа, это пророчество относилось к Иоанну Крестителю, и Лука дает более полное представление о его применении к нему "*Ангел же сказал ему: не бойся, Захария, ибо услышана молитва твоя, и жена твоя Елисавета родит тебе сына, и наречешь ему имя: Иоанн; и будет тебе радость и веселие, и многие о рождении его возрадуются, ибо он будет велик пред Господом; не будет пить вина и сикера, и Духа Святаго исполнится еще от чрева матери своей; и многих из сынов Израилевых обратит к Господу Богу их; и предъидет пред Ним в духе и силе Илии, чтобы возвратить сердца отцов детям, и непокоривым образ мыслей праведников, дабы представить Господу народ приготовленный*" (Луки 1:13-17).

5. Но это не все, что имеет отношение Илия к работе Господа Иисуса. Как это пророчество, исполненное Иоанном Крестителем, относилось ко времени, непосредственно предшествовавшему первому пришествию Спасителя, так времена Илии и сам Илия играют важную роль в отношении времен, непосредственно предшествовавших второму пришествию Спасителя, и в связи с самим этим пришествием.

6. В Матфея 17:1-5, Луки 9:28-35 и Марка 9:2-7 мы имеем рассказ о преображении Спасителя, и все трое сходятся в том, что с Ним беседовали Илия и Моисей. Они не были просто духами этих двух людей. Лука прямо говорит: "*И вот, два мужа беседовали с Ним, которые были Моисей и Илия*" и т.д. Таким образом, это были два прославленных человека.

7. Теперь, если мы можем узнать, что означало преображение, то мы можем также узнать, что означало появление там этих двух мужей. Мы обратимся ко 2 Петра 1:16-18 и прочтем: "*Ибо мы возвестили вам силу и пришествие Господа нашего Иисуса Христа, не хитросплетенным басням последуя, но быв очевидцами Его величия. Ибо Он принял от Бога Отца честь и славу, когда от велелепной славы принесся к Нему такой глас: Сей есть Сын Мой возлюбленный, в Котором Мое благоволение. И этот глас, принесшийся с небес, мы слышали, будучи с Ним на святой горе*"

8. Здесь апостол пишет о пришествии Господа в Его вечном Царстве (стих 11) "*ибо так откроется вам свободный вход в вечное Царство Господа нашего и Спасителя Иисуса Христа*" и говорит: "*Мы не следовали хитросплетенным басням*", когда возвещали "***силу и пришествие***" Господа (16 ст.). Почему они не следовали басням, то есть "выдуманным историям"? Потому что они "были очевидцами Его величия", как Он явится впоследствии. Когда они были свидетелями Его величия? Ответ: "Когда мы были с Ним на святой горе". Когда с неба раздался голос: "Сей есть Сын Мой возлюбленный, в Котором Мое благоволение". Что они там увидели? Иисус "преобразился пред ними: и просияло лице Его, как солнце, одежды же Его сделались белыми, как свет" (Матфея 17:2). "Одежды Его сделались блистающими, весьма белыми, как снег, как на земле белильщик не может выбелить" (Марка 9:3), "облако светлое осенило их" (Матфея 17:5).

9. Так ли будет выглядеть Иисус, когда придет? "Се, грядет с облаками; и узрит Его всякое око" (Откровение 1:7). "*И увидят Сына Человеческого, грядущего на облаках небесных с силою и славою великою*" (Матфея 24:30). "*приидет во славе Своей и Отца и святых Ангелов*" (Луки 9:26). Насколько велика будет эта слава? "*И покраснеет луна, и устыдится солнце, когда Господь Саваоф воцарится на горе Сионе и в Иерусалиме, и пред старейшинами его [будет] слава*" (Исаия 24:23). Поэтому, согласно словам Петра, эти вещи являются положительным доказательством того, что когда они видели преображенного Господа Иисуса - когда они видели Его стоящим на горе с сияющей славой Божьей вокруг Него - они были тогда "очевидцами Его величия", каким Он явится во время Своего второго пришествия в этот мир.

10. Но что произойдет, когда Иисус придет в Своей славе? "*потому что Сам Господь при возвещении, при гласе Архангела и трубе Божией, сойдет с неба, и мертвые во Христе воскреснут прежде; потом мы, оставшиеся в живых, вместе с ними восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе, и так всегда с Господом будем*" (1 Фессалоникийцам 4:16, 17). Итак, ясно, что когда праведники, живущие на земле увидят Иисуса на Его святой горе, он будут "изменены", "взяты", переселены, как Илия, и поэтому, когда Илия стоял во славе со своим прославленным Господом на картине пришествия Господа, которую видели Петр, Иаков и Иоанн, он стоял там как представитель тех, кто будет переселен при пришествии Господа, как он был переселен живым на небо не увидев смерти в древние дни.

11. Но это еще не все, опыт, через который прошел Илия непосредственно перед своим переселением, также был представительным. **Его опыт во многих моментах является точным отображением того, через что придется пройти тем, кто будет переселен, как и он**. Этот опыт мы еще будем изучать далее в наших встерчах. Мы снова говорим, что жизнь Илии - это одно из самых важных исследований, которым могут заниматься люди сегодняшнего дня.

12. Может возникнуть вопрос: "Почему Моисей был там? Он не относится к нашей теме на прямую, но он настолько тесно связан с тем местом Писания, которое мы рассматривали, что было бы неплохо объяснить этот вопрос. Ответ на вопрос заключается в том, что Моисей был там как представитель умерших праведников, как Илия был представителем живых праведников. Ведь мы видели, что когда придет Иисус, мертвые праведники воскреснут, так же как и живые праведники будут переселены. Так как в Писании нет абсолютно никакого положения о достижении жизни за пределами этого мира, кроме как через воскресение из мертвых или переселение, как это было с Енохом и Илией; и поскольку Моисей умер, из этого следует, что когда он, человек, стоял во славе на горе Преображения, он был там в силу воскресения из мертвых. Об этом свидетельствует Писание. Иуда в девятом стихе говорит: "*Михаил Архангел, когда говорил с диаволом, споря о Моисеевом теле*". Павел говорит, что дьявол имел державу смерти (Евреям 2:14). Он также говорит, как мы цитировали выше, что при гласе архангела мертвые воскресают (1 Фессалоникийцам 4:16); и мы читаем в Иоанна 5:25, что именно глас Сына Божьего воскресит мертвых; поэтому архангел из Иуды 9 - это Сын Божий, поскольку только он воскрешает мертвых; и поскольку, **когда человек умирает, он переходит во власть дьявола**, который имеет силу смерти; когда Сын Божий пошел воскресить Моисея, дьявол оспаривал его право. Отметьте, это спор между дьяволом и Сыном Божьим о "теле Моисея". И поскольку тело Моисея стояло во славе на горе с Сыном Божьим, мы знаем, что когда Он сказал дьяволу: "да запретит тебе Господь", Он взял тело Моисея, несмотря на спор дьявола. Таким образом, Моисей стоял на горе Преображения как представитель мертвых праведников, а Илия - как представитель живых праведников, а Господь Иисус, прежде всего, как тот, чей голос призовет и мертвых, и живых из этого мира к Себе во славе, когда Он придет в Своей славе.