**Елисей и вера Сонамитянки. Феноменальные свойства веры**

**(4 Царств 4:25-37).**

1. Как только Илия был отведен от Елисея, Елисей взял мантию, которая упала с переселенного пророка, и пошел назад, и стал у Иордана, и, как Илия сделал, когда они вдвоем переходили, он ударил мантией по воде, и воды расступились, и Елисей перешел. Затем он вернулся в Иерихон, и жители города обратили его внимание на приятное место, но там вода была горькой, а земля бесплодной. Елисей взял соли, бросил ее в источник и сказал: "*так говорит Господь: Я сделал воду сию здоровою, не будет от нее впредь ни смерти, ни бесплодия. И вода стала здоровою до сего дня, по слову Елисея, которое он сказал*" (4 Царств 2:21-22).

2. Вскоре после этого царь Моава восстал против царя Израиля, и цари Израиля, Иуды и Едома выступили против него, и вышли в пустыню, где не было воды; и по слову Елисея, "пошла вода чрез Едом, и наполнилась страна водою", и это "без ветра и дождя". Затем к нему пришла женщина, муж которой умер в долгах, и кредитор пришел взять двух ее сыновей в рабство, чтобы заплатить долг, а у них был только один горшок масла. Елисей сказал ей, чтобы она пошла и заняла пустые сосуды у всех своих соседей, а затем налила в них из своего единственного горшка масла, пока все они не наполнятся, затем пошла и продала масло, заплатила долг, а она и ее сыновья жили на оставшиеся деньги.

3. Далее о нем идет следующий рассказ, приведенный в нашей теме. "*В один день пришел Елисей в Сонам*". По сути путешествуя с места на место, Елисей часто проходил через город Сонам.

4. Сонам (Сунем) был городом из колена Иссахарова (Иисуса Навина 19:18), примерно в пяти милях к югу от горы Фавор, примерно в трех милях от Изрееля и на виду у того места на горе Кармил, где стоял Илия, когда было принято великое решение между Господом и Ваалом. Это было в Сонаме, где филистимляне разбили лагерь, когда Саул увидел их с горы Гелвуе, и сердце его не выдержало, и он пошел и попросил спиритического медиума из Аэндора устроить для него сеанс (1 Царств 28:7.)

5. В Сонаме Елисей нашел "богатую женщину", хорошую женщину, как показали события; и она "*упросила его [к себе] есть хлеба*".

6. О женщине - сонаамитянке говорится как о "великой", из повествования следует, что ее муж имел слуг, землю и скот в изобилии, но когда Елисей впервые познакомился с ней, она была лишена благословения, считавшегося главным среди женщин Израиля, - иметь сына. Однако вместо того, чтобы предаться горечи и обиде, она, похоже, решила помочь другим. Видя, что Елисей - человек Божий, она предложила своему мужу построить ему комнату в своем доме и обставить ее, чтобы он мог считать ее своим домом, когда будет проезжать по этой дороге.

7. И было так, что всякий раз, как проходил он мимо, заходил к ней есть хлеб: "*И сказала она мужу своему: вот, я знаю, что человек Божий, который проходит мимо нас постоянно, святой; сделаем небольшую горницу над стеною и поставим ему там постель, и стол, и седалище, и светильник; и когда он будет приходить к нам, пусть заходит туда*".

8. И эта доброта к Елисею не была забыта ни им, ни Господом. "*Ибо не неправеден Бог, чтобы забыл дело ваше и труд любви, которую вы оказали во имя Его, послужив и служа святым*" (Евреям 6:10), "*кто принимает пророка, во имя пророка, получит награду пророка; и кто принимает праведника, во имя праведника, получит награду праведника. И кто напоит одного из малых сих только чашею холодной воды, во имя ученика, истинно говорю вам, не потеряет награды своей*" (Матфея 10:41, 42). Господь хочет, чтобы люди пользовались гостеприимством. Это одно из качеств, требуемых от того, кто будет избран в старейшины церкви (1 Тимофею 3:2).

9. Любой человек был бы рад принять у себя незнакомца, если бы верил, что он пророк, который вознаградит его дарованием какого-то желанного благословения, а возможность поступить так, как поступила женщина из Сонама, предоставляется всем и сейчас. Христос говорит: "*Кто примет малое дитя во имя Мое, тот Меня принимает*". "*И кто напоит одного из малых сих только чашею холодной воды, во имя ученика, истинно говорю вам, не потеряет награды своей*" (Матф. 10:42). "*Страннолюбия не забывайте, ибо через него некоторые, не зная, оказали гостеприимство Ангелам*" (Евр. 13:3).

10. Господь также хочет, чтобы это было истинное гостеприимство. Он говорит: "*Будьте страннолюбивы друг ко другу без ропота*" (1 Петра 4:9). Когда мы видим людей, приходящих в наш дом, мы говорим: "Хотелось бы знать, зачем они сюда приходят. Я бы хотел, чтобы они держались подальше", а затем, когда они входят в дом, говорим: "Как поживаете? Я так рада вас видеть! Присаживайтесь. Я так давно тебя не видела. О! Вы должны остаться на ужин. Я не могу представить, что вы уйдете до ужина" и т.д., и т.п. Потом мы шуршим вокруг и делаем большой ужин, и отлично проводим время, сплетничая обо всех в округе, и наконец гости уходят, и тогда мы говорим: "Ну вот, я рад, что они ушли, и я надеялся, что они не останутся", и т.д., и т.п. И мы называем это гостеприимством! Но это не так. Гостеприимство, чтобы быть настоящим гостеприимством, должно быть "без обиды", должно быть от сердца, до прихода людей, пока они с нами, и после их ухода.

11. Елисей был очень тронут этим необычным проявлением доброго внимания, и Бог, считая, что внимание и честь оказываются Ему, побудил пророка объявить хозяйке, что ее самое заветное желание исполнено и что она наконец-то обнимет сына.

12. Эта Сонамитянка была по-настоящему гостеприимна. Она думала, планировала и исполняла, чтобы ее гостю было удобно, и особенно потому, что он был "человек Божий".

Вопрос: В чем выразилось Божье благословение к этой женщине?

13. **Во-первых, она была благословлена тем благом, которое, как показывает вся история народа, было наивысшим стремлением каждой жены среди сынов Израиля - благом обнять сына в надежде на грядущего Мессию.** И, во-вторых, чудесное благословение, когда он был возвращен ей даже из мертвых. Так Господь в Своей любящей доброте вспомнил и благословил дела доброты, которые были проявлены к Его слуге.

14. Но милость и благость Господа не ограничивается нашими поступками. Однажды Давид сидел в своем доме и размышлял. Вдруг он заговорил и сказал пророку Нафану: "*я живу в доме кедровом, а ковчег Божий находится под шатром*". В ту же ночь пришло слово Господне к Нафану, чтобы он пошел и сказал Давиду, что "*Господь говорит тебе…, Я устрою место для народа Моего, для Израиля, и укореню его… И будет непоколебим дом твой и царство твое на веки пред лицем Моим, и престол твой устоит во веки*" (2 Царств 7).

15. Давиду не было позволено построить дом для Господа. Но поскольку он думал об этом, поскольку его ум был озабочен работой и поклонением Богу, **Бог принял эту мысль к сведению и благословил его наградой, которая охватывает вечность**. О, как много было таких мужчин, как Давид! О, чтобы было больше таких женщин, как эта Сонамитянка, которые бы думали и заботились о работе, поклонении и служении Богу! Какие благословения были бы на них! Какая благодать была бы для детей человеческих! "*о горнем помышляйте, а не о земном*" (Колоссянам 3:2).

СМЕРТЬ РЕБЕНКА

1. "*И подрос ребенок и в один день пошел к отцу своему, к жнецам. И сказал отцу своему: голова моя! голова моя болит!*". Под яростным палящим солнцем Востока нередко случаются тяжелые травмы головного мозга, которые быстро приводят к летальному исходу. Предполагается, что болезнь ребенка была солнечным ударом, за которым последовала мозговая лихорадка.

УАЙТ: *Прошли годы... Ребенок вырос и уже ходил на поле с жнецами. Однажды, сильно перегревшись на солнце, он заболел «и сказал отцу своему: голова моя! голова моя болит!»* {ПЦ 237.4}

2. Ребенка отнесли к матери, и он "просидел у нее на коленях до полудня, а потом умер".

3. "*И пошла она, и положила его на постели человека Божия, и заперла его, и вышла, и позвала мужа своего и сказала: пришли мне одного из слуг и одну из ослиц, я поеду к человеку Божию и возвращусь. Он сказал: зачем тебе ехать к нему? сегодня не новомесячие и не суббота. Но она сказала: хорошо*" (анг. пер.: все будет хорошо).

Вопрос: Но какое это хорошо? Какой силой она сдерживалась, чтобы сказать отцу ребенка, что все хорошо, когда труп ребенка лежит в доме?

4. Ни слезинки на людях, ни выдающей ее паники, ни эмоционального срыва – ничто не выдавало катастрофу ее сердца и дома.

5. Новолуние, начало месяца, было торжественным праздником (Пс. 80:4: "*трубите в новомесячие трубою, в определенное время, в день праздника нашего*"), а суббота была днем еженедельного созыва. Естественно, что в эти дни она хотела бы пойти к человеку Божьему, но так как это не было ни тем, ни другим, ее муж удивлен, и все же **у нее такая вера в то, что ребенок будет восстановлен, что** **она не позволит своему мужу страдать от горя, зная, что его единственное дитя умерло**.

6. Это, что-то невероятное дорогие друзья в ее поведении и образе мышления.

Вопрос: Почему она так поспешила к пророку, не сказав ни единой душе, что ее ребенок умер? Что означал этот уверенный ответ на вопрос мужа: "Все будет хорошо", когда быстро застывающее тело их единственного ребенка лежало холодным и неподвижным в комнате наверху?

7. Очевиден ответ только один – сильнейшая зависимость от Слова Бога, что выражает очень сильную веру.

8. Бог дал ей ребенка. Он появился не так, как появляются дети у других родителей, ибо этот ребенок, как и Исаак, был ребенком обетования.

9. Очевидно, что материнское сердце не раз обращало внимание на сходство обстоятельств и любило думать о своем сыне как о втором Исааке, предназначенном для почетного места в деле Божьем.

10. Теперь это сходство стало еще более полным, так как на ее долю выпало испытание Авраама. Она крепко была утверждена на фактах Писания.

11. **Жизнь Исаака была спасена в последний момент. Жизнь ее сына была отнята, но все же Авраам, не зная, как повернутся события, верил, что Бог может воскресить Исаака из мертвых, и эта вера поддерживала ее сейчас**.

12. **Бог дал ей этого сына в знак признательности за ее доброту к Его слуге, но дар, отнятый вновь, не дар, и она верила, что то, что Бог дал ей, Он не возьмет назад, и никто другой не сможет**. **Поэтому она идет к пророку, твердо веря в любовь и справедливость Бога, чтобы он утвердил ее в обладании сыном, которого на время отняла смерть.** Безусловно, женщина-сонамитянка входит в великое множество свидетелей силы веры, о которых мы читаем в одиннадцатой главе Послания к Евреям "*жены получали умерших своих воскресшими*".

13. Друзья мои, я считаю это один из самых сильных проявлений веры в Ветхом Завете, этот опыт не уступает опыту Авраама, когда он приносил своего сына в жертву.

14. Елисей увидел ее вдалеке и велел слуге Гиезию выбежать навстречу и спросить о благополучии ее самой и ее семьи. Он так и сделал, но она не сказала ему ничего, кроме того, что сказала другим: "Она сказала: здоровы", все хорошо у нас.

15. **Так может сказать каждый, кто верит в Бога и принял чистое вечной Евангелие.**

Вопрос: Смерть отняла у вас ребенка?

16. Бог сказал: "*Дети твои придут опять в пределы свои*". "*Они возвратятся из земли врага*" (Иеремия 31:16, 17).

17. Смерть - враг, и Бог обещал уничтожить ее и вернуть тех, кто находится в ее крепкой хватке. Есть Тот, Кто имеет всю власть на небе и на земле. Он жив, и был мертв, и жив вовек, и имеет ключи ада (могилы) и смерти (Откровение 1:18). И, уповая на Него, даже если ребенок мертв, мы можем сказать: "Все будет хорошо". Ибо, когда Он призовет, ребенок будет жить, чтобы никогда больше не умереть.

18. "*И оседлала ослицу и сказала слуге своему: веди и иди; не останавливайся, доколе не скажу тебе*".

19. Не ничего странного в том, что люди используют для езды животное, за которым должен постоянно следовать пеший человек, чтобы подгонять его кнутом. В то время на Востоке люди поступали именно так. Даже во времена 19 века, один поздний путешественник так рассказывает о мальчиках на ослах в Дамаске: "*Эти преследователи бегут за животными, кричат и подгоняют их часами напролет; они постоянно держат осла в галопе, но сами никогда не устают и не отстают*".

20. Она пришла к Елисею и излила весь поток материнского сердца в словах: "*просила ли я сына у господина моего? не говорила ли я: "не обманывай меня"?*". Она взывает к той силе, которая дала ей сына. Она взывает к силе, которая дала ей сына и которая может вернуть его ей. Елисей является ее проводником, и она отказывается покинуть его, даже чтобы пойти с Гиезием к телу своего ребенка. Елисей уступает и идет с ней в ее дом.

ВЕТХОЗАВЕТНЫЙ ИУДА

1. Гиезий - слуга Елисея. Он является для него тем же, чем Елисей был для Илии, и, несомненно, **был выбран за свои лучшие качества, чтобы стать преемником Елисея, когда смерть его заберет**.

2. Возможно, по своим природным способностям он был приспособлен к этому месту, но теперь становится очевидной его непригодность быть для Израиля пророком Бога живого. 3. Гиезий напоминает мне сегодня чиновников с унионов и конференций, представителей административного аппарата. **Гиезей очень высокого мнения о достоинстве своего положения**, и когда женщина-сонамитянка бросается к ногам Елисея, он пытается оттолкнуть ее. Он не обращает внимания на ее мучительную боль, **но думает только о том, чтобы соблюсти приличия в обращении с должностью, которую ему предстоит однажды исполнять**. Подобно Иуде, он не сумел познать характер своего высокого призвания и, как Иуда, в конце концов пал.

4. Елисей дает ему свой посох, и говорит идти к ребенку и приложу его к нему. Несомненно, с большим воодушевлением подносит Гиезий посох пророка к телу умершего ребенка. Чудо, которое он собирается совершить, значительно возвысит его в глазах народа и укрепит его и без того высокое положение в школе пророков. Он забывает, что жезл Моисея, мантия Илии и посох Елисея - всего лишь символы. **Сила - в Боге, а не в посохе и не в человеке, который им орудует**.

5. Он прикладывает его, как было велено, к устам ребенка, но реакции нет, и он возвращается к Елисею, чтобы с досадой сообщить, что попытка оказалась неудачной: "Ребенок не пробудился". Результата нет.

6. Проверка и разочарование могли бы послужить для Гиезия уроком для сердца, но этого не произошло, и вскоре мы видим, как он обманывает Неемана и его хозяина ради выгоды. Обман раскрывается Елисею, Божий суд обрушивается на корыстолюбивого самозванца, и тот, кто мог бы стать почетным преемником своего господина, уходит от Елисея прокаженным, белым как снег.

ВОЗВРАЩЕНИЕ К ЖИЗНИ

1. "*И вошел Елисей в дом, и вот, ребенок умерший лежит на постели его. И вошел, и запер дверь за собою, и помолился Господу. И поднялся и лег над ребенком, и приложил свои уста к его устам, и свои глаза к его глазам, и свои ладони к его ладоням, и простерся на нем, и согрелось тело ребенка*"

2. Поступок Елисея кажется странным, пока мы не вдумаемся в обстоятельства. С самого начала он принимал активное участие в судьбе ребенка. Именно его устами было дано обещание о его рождении. Он должен был с большим интересом следить за появлением ребенка, время от времени наблюдать за его ростом, пока гостил в доме Сонамитянки, и, несомненно, его сочувствие и сотрудничество были очень важны для матери, стремящейся воспитать свое дитя в познании Бога живого.

3. Эта постоянная и тесная связь с ребенком не могла не объединить их в самой тесной взаимной привязанности, и первым побуждением Елисея при виде тела было бы прижать бедную мертвую фигурку к своему сердцу с сильным желанием, рожденным глубокой сильной любовью, чтобы снова пробудить ее к жизни и найти ее отзывчивой на его ласку. Равнодушная душа Гиезия могла довольствоваться тем, что приложила посох к устам ребенка, но это ни в коей мере не отражало нежного интереса Божественного начала к Своим спящим детям. Живительное прикосновение руки Христа и Его слезы над могилой Лазаря, как и тесные объятия Елисея, гораздо лучше выражали отношение Божьего сердца любви не только к сыну сонамитянки, но и ко всем тем, кто спит в могиле до воскресения. "*Драгоценна в очах Господа смерть святых Его*" (Пс. 115:6).

4. О приветливости Елисея можно судить по тому, как сыновья пророков приносили к нему все свои мелкие неприятности, и по тому, как Бог творил чудеса для устранения этих неприятностей, показывая, что "Он уважает смиренных", и что **дух Елисея открывал Его собственный**.

5. Молитва Елисея была услышана. Жизнь вернулась в маленькое тельце, и ребенок был отдан ожидавшей его матери. Ее благодарность и радость были слишком велики для слов. " *поклонилась до земли; и взяла сына своего и пошла*".

СМЕРТЬ – ВРАГ. НОВАЯ ЖИЗНЬ

1. Если бы было верно, как принято считать, что душа после смерти попадает на небо, то желание матери вернуть сына из блаженства было бы свидетельством большого эгоизма. **Очевидно, она, Елисей и Господь, вернувший ребенка, не придерживались такой точки зрения**. Когда дети возвращаются к жизни, то не из славы небесной, а из "земли вражьей" (Иер. 31:16, пер. с анг.). **Смерть - это враг, последний враг, который будет уничтожен**. Она не является благословением для человека, ибо приходит только как следствие греха, и любое учение, которое преуменьшает зло смерти, называя ее "вратами жизни", в такой степени затушевывает зло греха, его природу и последствия.

2. Несомненно, в последующей жизни женщина-сонамитянка внушала своему ребенку, что его жизнь должна быть всегда отдана Богу, как вдвойне принадлежащая Господу. Он не только был ребенком обетования, но и когда его жизнь была потеряна, она была восстановлена. Это была не обычная жизнь, ибо он был воскрешен из мертвых.

4. Но это обстоятельство должно касаться каждого из нас. Павел говорит нам, что мы должны предавать себя Богу, как ожившие из мертвых: "*как Христос воскрес из мертвых славою Отца, так и нам ходить в обновленной жизни*" (Рим. 6:4). Люди иногда говорят, что если бы они только могли получить новую жизнь, то с радостью отказались бы от всего. Ничего другого, кроме этого, Господь не предлагает всем. Кто исповедует свои грехи перед Богом, тот может знать, что за эти грехи был распят Христос. Но поскольку "*в Нем мы живем и движемся и имеем свое бытие*" (пер. с анг.), **то если Он распят, то и мы тоже**.

5. Поэтому всякий, кто крестится в Иисуса Христа, принимая Его имя, тем самым исповедует свою веру, что он крестился в Его смерть. Если мы умерли со Христом, а Он воскрес из мертвых, то столь же очевидно, что мы должны жить с Ним. Поэтому всякий, кто исповедует свои грехи Христу, может знать, что он действительно имеет новую жизнь, даже жизнь Христа. "*Мы знаем, что перешли от смерти в жизнь*".