**Ефесян Глава 2. Воссоединение во Христе. Упразднен ли закон?**

*13 А теперь во Христе Иисусе вы, бывшие некогда далеко, стали близки Кровию Христовою.*

*14 Ибо Он есть мир наш, соделавший из обоих одно и разрушивший стоявшую посреди преграду,*

*15 упразднив вражду Плотию Своею, а закон заповедей учением, дабы из двух создать в Себе Самом одного нового человека, устрояя мир,*

*16 и в одном теле примирить обоих с Богом посредством креста, убив вражду на нем.*

*17 И, придя, благовествовал мир вам, дальним и близким,*

*18 потому что через Него и те и другие имеем доступ к Отцу, в одном Духе.*

1. Всё это Он сделал для того, чтобы "устроить мир". Мир достигается и имеет значение только при этом условии. И всё это "в Нём Самом".

2. Он устроил этот мир, чтобы "*в одном теле примирить обоих с Богом посредством креста, убив вражду на нем*." Текст говорит "на нём". Другой перевод говорит: "убив вражду в Себе". Немецкий перевод гласит: "положив конец вражде посредством Себя Самого".

3. Мы снова отметим, что здесь речь идёт о двойном смысле.

А. О разделении, или вражде, между иудеями и язычниками.

Б. Но, как мы уже говорили в прошлый раз, Христос не собирался заниматься только примирением иудеев и язычников друг с другом. Он вообще не пытался склонить их к примирению в вопросах их различий, пытаясь уговорить их начать всё сначала, приложив все силы в попытках мирно сосуществовать, забыть о прошлом, и отпустить прошлые обиды. **Он не уделял этой деятельности ни минуты Своей жизни**. Даже если бы Он уделил этой задаче десять тысяч лет, это бы не привело ни к чему хорошему, потому что это разделение, **эта вражда между ними была только результатом, или плодом вражды, которая существовала между ними и Богом**.

4. Поэтому, для того, чтобы уничтожить как корни зла, так и его плоды, которыми и являлись сложные отношения между иудеями и язычниками, Он уничтожил сам источник, из которого всё это проистекало, когда устранил вражду между людьми и Богом.

5. Это правда, что Он сделал иудеев и язычников одним целым, но Он сначала совершил другое примирение для того, чтобы эти две группы людей, "иудеи и язычники", могли стать одним целым.

6. Поэтому сначала речь идёт о том, что "*Он есть мир наш, соделавший из обоих (из Бога и человека) одно и разрушивший стоявшую посреди преграду (между Богом и человеком), упразднив вражду в Плоти Своей*" - вражду против Бога, которая присутствует в человеке, вражду, которая не покоряется закону Божьему, да и не может. И Он сделал это для того, чтобы в Себе Самом сделать из ДВУХ одного нового человека, "устрояя мир" таким образом. Данный новый человек создан не из двух противящихся друг другу личностей, а из Бога и человека.

7. В самом начале человек был создан "по образу Божьему". И эта фраза означает гораздо больше, чем просто "похожий Бога внешне". **Она означает, что созерцание этого сотворённого человека побуждало думать о Боге**. Он отражал образ Божий. **Сам Бог открывался всем, кто смотрел на этого человека, потому что Бог и человек были едиными**. И они оставались бы такими едиными всегда, если бы человек не послушал сатану, и не принял его ум, или образ мыслей, который в своей сущности является враждой с Богом.

8. Когда этот образ мыслей, который является враждой с Богом, был принят человеком от сатаны, он отделил его от Бога. Единый союз Бога и человека, существовавший перед этим, разделился. **И если бы Бог пришёл к человеку, чтобы снова объединиться с ним, находящимся в грехе и отчуждении, человек не смог бы выдержать явную славу Его присутствия**. "Наш Бог есть огонь поядающий" для греха, и поэтому встреча с Богом человека, находящегося в таком состоянии будет означать погибель для него.

9. Человек, находящийся в грехе, не может встретиться лицом к лицу с Богом и при этом остаться в живых. Человек, пребывающий в грехе, человек, такой, какой он есть, встретившись с Богом, пожелает скорее, чтобы гора обрушилась на него, чем находиться в присутствии открытой славы Божьей и её сияния.

10. По этой причине, для того, чтобы Богу достичь человека, и соединиться с ним ещё раз, для того, чтобы Богу открыться людям ещё раз, и чтобы человек ещё раз оказался в том положении, в котором его создал Бог, Иисус отдал Себя, и Бог открылся в Нём в Своей славе, сокрытой под человеческой плотью, чтобы человек, греховный человек, мог "взглянуть на Него и жить". **Во Христе человек может встретиться с Богом и жить, потому что во Христе слава Божья сокрыта и преобразована таким образом, чтобы греховный человек, взирая на эту славу, не погиб**. Во Христе есть всё, что есть в Боге, потому что "*в Нём обитает вся полнота божества телесно*".

11. **Следовательно, вне Христа, то есть только в себе самом, ни один человек не может увидеть Бога и жить. Во Христе же, будучи свободным от себя самого, ни один человек не может увидеть Бога и умереть. Увидеть Бога во Христе означает жить, потому что в Нём жизнь, и жизнь является "светом человеков".**

12. Итак, Бог с человеком были разделены по причине вражды, но Христос становится посередине между ними, и в Нём встречаются Бог и человек. Теперь мы можем сказать, что те "обое" стали одним новым человеком. Таким образом Христос примирил "обоих", "устрояя мир". Во Христе Бог и человек стали одним единым целым, следовательно, Христос и является тем ИСКУПЛЕНИЕМ, (буквально "воссоединением"), делая обоих одним целым.

13. Слово "искупление" означает "воссоединение", если рассматривать его по слогам. Господь Иисус отдал Себя, и в Себе "*упразднил вражду, соделав из обоих (из Бога и человека) одно, создав в Себе самом одного нового человека, «устрояя мир*». (15 ст.)

14. Теперь перейдём к значению второго слова "обое" в 16-м стихе: "*и в одном теле примирить обоих (иудеев и язычников) с Богом*".

Вопрос: Но в каком теле Он, Христос, примиряет "обоих" с Богом?

15. Конечно же, в Своём собственном. В Своём собственном теле, в котором совершилось искупление, то есть воссоединение. "... *убив вражду на нем. И, придя, благовествовал мир вам, дальним (то есть язычникам) и близким (то есть иудеям)*".

16. Иудеи были близкими "ради отцов". Но сами по себе, судя по их делам, иудеи были также отделены от Бога, и были такими же "далёкими", как и язычники. Но Бог дал обещания их отцам, и они были возлюблены Богом "ради отцов". И они пользовались этим преимуществом, ибо им принадлежали "усыновление, и слава, и заветы, и закон, и богослужение, и обетования". В этом смысле, по этой причине они были "близки". Однако Иисус проповедовал "мир" также и "близким", а это значит, что и они нуждались в том, чтобы им был проповедован мир. Поэтому "через Него и те и другие имеем доступ к Отцу, в одном Духе."

17. Теперь обратим внимание на то, что вражда была упразднена "в Нём". "... упразднив вражду Плотию Своею" означает "*упразднил вражду в Себе*" В Себе самом, из двух «устрояя мир». Всё это "в Себе". Ни один человек не может иметь от этого никакой пользы, кроме как в Нём. **Всё совершается только "в Нём", а не "вне Его"**. **И даже понять это возможно только "в Нём"**. Вне Его невозможно ничего этого ни понять, ни достичь. Поэтому покоритесь Ему, уступите Ему место, пусть ваше "я" потеряется в Нём, и тогда всё станет понятно. Всё совершается только "в Нём", и всё осознаётся только "в Нём".

18. В Нём означает "быть в Нём", чтобы иметь всё, что имеет Он. **Нам следует полностью погрузить себя в Него. Наше "я" должно быть потеряно в Нём. Только тогда мы можем сказать, что принадлежим Ему. Это возможно только в Нём. Мы найдём всё только в Нём.** **И даже когда мы будем иметь всё это в Нём, всё это мы будем иметь, только будучи "поглощёнными" Им самим**. Нам никогда не стоит даже думать о том, чтобы отправиться к Нему, взять что-то от Него, а затем использовать это самим. Поэтому где бы ни встречалось в Священном Писании выражение "в Нём", оно имеет только такое значение. Всё находится в Нём, и мы получаем это всё, только находясь в Нём.

19. Многие здесь допускают ошибку. Они говорят: "Да, я верю в Него. Я знаю, что всё в Нём, и я получаю это от Него." Таковые намерены взять это всё у Него и использовать в своих целях. Вскоре они становятся вполне довольными и удовлетворёнными своей праведностью, думая о своей святости, и таким образом они заходят в своей самостоятельности настолько далеко, что в своих собственных глазах они выглядят совершенными, не подвергая этот факт никаким сомнениям, думая, что они просто не могут грешить, и что они находятся вне досягаемости искушений. Данное ошибочное представление может привести только к такому результату, потому что в данной ситуации мы находимся "вне Его". Всё это совершают сами люди.

20. **Но это не тот путь, который предусмотрел Сам Бог. Здесь задействовано наше "я", потому что всё происходит "за пределами Христа". А Христос говорит: "Без Меня", - то есть за пределами Его, "мы не можем делать ничего", потому что без Него мы и есть ничто.** И только "в Нём" мы можем иметь всё, что есть в Нём, и иметь от этого какую-то пользу.

Вопрос: В чем суть истины?

21. Нам действительно нужно идти к Нему, чтобы что- то иметь, **но когда мы приходим к Нему, нам необходимо пребыть в Нём верой с помощью Духа Святого**, и **оставаться всегда в Нём, или "найтись в Нём"**, как написано в послании Филиппийцам 3:*9 и найтись в Нем не со своею праведностью, которая от закона, но с тою, которая через веру во Христа, с праведностью от Бога по вере*.

О ЗАКОНЕ

Вопрос: Но нас также могу спросить, что имеет ввиду Павел когда говорит о законе в этой фразе: «*упразднив вражду Плотию Своею, а закон заповедей учением*» (15 ст.)

1. Мы все знакомы с множеством аргументов и текстов Писания, доказывающие, что закон вечен, что Христос пришел не для того, чтобы ослабить какие-либо его требования, но что **Он является "концом закона", поскольку позволяет грешникам соблюдать его и тем самым обеспечивать жизнь, для которой закон был предписан**

2. Но есть текст, который некоторым может показаться противоречивым или, по крайней мере, вызвать путаницу в их мыслях: "*Ибо Он есть мир наш, соделавший из обоих одно и разрушивший стоявшую посреди преграду,* ***упразднив вражду Плотию Своею, а закон заповедей учением****, дабы из двух создать в Себе Самом одного нового человека, устрояя мир*". (Ефесянам 2:14, 15).

3. Мы знаем, что "Все Писание богодухновенно и полезно для научения" (2 Тимофею 3:16). Поэтому в Библии не может быть противоречий, и только что процитированный текст не может противоречить тем текстам, в которых говорится, что закон не может быть отменен. Хотя о некоем "законе заповедей, содержащихся в постановлениях" (пер. с анг.) фразы «***закон заповедей учением***» говорится как об "отмененном" еще до его изучения, наша вера в целостность Писания заставляет нас сделать вывод, что в этом тексте **речь идет о законе, отличном от того, о котором Христос сказал**: "*скорее небо и земля прейдут, нежели одна черта из закона пропадет*" (Луки 16:17).

4. Давайте сравним некоторые выражения. Говоря, что упразднена "вражда", Павел также говорит: "*Любовь не делает ближнему зла; итак любовь есть исполнение закона*" (Римлянам 13:10). А Иоанн говорит: "*В том любовь Божия, что мы соблюдаем заповеди Его; а заповеди Его не тяжки*" (1 Иоанна 5:3). Конечно, одно и то же не может быть одновременно любовью и враждой. Павел снова говорит: "*Закон свят, и заповедь свята, и праведна, и добра*" (Римлянам 7:12). **Конечно, это не Закон Божий, к которому он применяет термин "вражда"**. Он также говорит: "*Ибо я восторгаюсь законом Божиим по внутреннему человеку*" (Римлянам 7:22, пер. с анг.). Но он не желал восхищаться тем, что было враждой; поэтому мы знаем, что **в Ефесянам 2:15 нет ссылки на Закон Божий, или десять заповедей.**

5. Вернемся теперь к тому времени, когда закон был дан с Синая. Запись гласит, что после того, как Бог произнес десять заповедей, "*больше ничего не прибавил*" (Втор. 5:22, пер. с анг.); и мы видели, что все, что Бог говорил с горы в день собрания, было записано Им на двух каменных скрижалях, и ничего, кроме десяти заповедей, так записано не было.

6. Однако народ не мог знать, что Бог намерен говорить не более чем о своем священном законе, и сказал Моисею: "*говори ты с нами, и мы будем слушать, но чтобы не говорил с нами Бог, дабы нам не умереть*", "*приступи ты и слушай все, что скажет [тебе] Господь, Бог наш, и ты пересказывай нам все, что будет говорить тебе Господь, Бог наш, и мы будем слушать и исполнять*" (Исход 20:19; Второзаконие 5:27).

7. Тогда Бог велел Моисею сказать народу: "*возвратитесь в шатры свои*", "*И стоял народ вдали, а Моисей вступил во мрак, где Бог*" (Второзаконие 5:30; Исход 20:21). Моисей находился на горе с Богом сорок дней, получая наставления для народа; и тот факт, что народ получал наставления через Моисея, помимо тех, которые Господь говорил ему непосредственно, отмечен в молитве Неемии: "*И снисшел Ты на гору Синай и говорил с ними с неба, и дал им суды справедливые, законы верные, уставы и заповеди добрые. И указал им святую Твою субботу и заповеди, и уставы и закон преподал им чрез раба Твоего Моисея*" (Неемия 9:13, 14).

8. Законы, данные рукой Моисея, записаны главным образом в Исходе, главы 25-30, и в книге Левит. Среди них было много обременительных обрядов: требование, чтобы каждый мужчина трижды в год ходил в Иерусалим, обрезание, "*различными омовениями и обрядами, [относящимися] до плоти, установлены были только до времени исправления*" (Евреям 9:10). Мы говорим, что эти обряды были обременительны, ибо сам Петр сказал, что они были игом, "*которого не могли понести ни отцы наши, ни мы*". (Деяния 15:10).

9. Более того, некоторые из них, по крайней мере, являлись "враждой" или причиной вражды между иудеями и язычниками. **Особенно много вражды вызывал обряд обрезания, который должен был служить разграничительной линией между иудеями и язычниками.** Иудеи считали его несомненным доказательством своей высшей святости и поэтому с презрением смотрели на необрезанных язычников, а язычники, в свою очередь, ненавидели иудеев и презирали их обрезание, считая его не чем иным, как знаком рабства. Деяния 11:2, 3 показывают, как иудеи относились к необрезанным.

10. Этот обряд обрезания был отменен во Христе. Оно было дано Аврааму как знак или "*печать праведности веры, которую он имел, будучи еще необрезанным*" (Римлянам 4:11). Таким образом, мы видим, что оно было призвано обозначить реальное разделение, то разделение, которое всегда существует между праведными и нечестивыми. **Но когда иудей отступал от Бога, его обрезание и отделение от язычников было лишь внешней формой, насмешкой**. Павел уверяет нас, что настоящее обрезание - это "обрезание сердца, по духу, а не по букве; похвала которого не от людей, но от Бога". **Бог смотрит на сердце и требует, чтобы праведность исходила изнутри, а не только извне, как внешний знак**. Человек, чистый сердцем, действительно отделен от мира более полно, чем это можно было бы сделать с помощью какого-либо внешнего знака. И поэтому "Ибо во Христе Иисусе ничего не значит ни обрезание, ни необрезание, а новая тварь" (Галатам 6:15).

**11. Таким образом, этот источник вражды, который действительно служил препятствием для язычников, был устранен**. Мы говорим, что он служил препятствием для язычников, потому что, будучи необрезанными, они считались отверженными Богом и, естественно, прилагали меньше усилий, чтобы стать Его последователями. Иудеи же, в своей сектантской гордыне и тщеславной самоуверенности, действительно были отделены от истинного Израиля. **Но когда эта причина вражды была устранена, оба могли соединиться в одно тело посредством креста и обрести мир**. Но после того как обрезание как внешний знак утратило свою силу, соблюдение святого закона Божьего все еще оставалось главной обязанностью. Павел говорил: "Обрезание ничто и необрезание ничто, но [все] в соблюдении заповедей Божиих" (1-е Коринфянам 7:19). А исполнение заповедей от сердца и есть истинное обрезание, похвала которому - от Бога.

12. Среди "постановлений" были и различные жертвоприношения. В четвертой главе книги Левит мы находим описание жертвоприношений за грех (см. Левит 6:25-30; 10:16-18 и гл. 16). При служении за грех невинное животное заменялось грешником, над ним исповедовались грехи, и оно закалывалось. Либо плоть, либо кровь животного вносились в святилище, и грешник получал прощение. В последний день года козел закалывался в жертву за грех за весь народ, его кровь выносилась в святилище, а тело сжигалось. В каждой жертве за грех, грех считался возложенным на заместителя целиком, и он полностью уничтожался.

13. Но эти жертвы не искупали ни одного греха: "*ибо невозможно, чтобы кровь тельцов и козлов уничтожала грехи*" (Евреям 10:4). Единственный, кто может снять грех, - это Агнец Божий (Иоанна 1:29). Он "*явился для уничтожения греха жертвою Своею*" (Евреям 9:26). На Него было возложено "*беззаконие всех нас*" (Ис. 53:6), и Он "*грехи наши Сам вознес телом Своим на древо*" (1 Петра 2:24). После жертвы Христа эти типичные жертвы, которые не могли избавить от греха, больше не требовались, как мы читаем: "*Посему [Христос], входя в мир, говорит: жертвы и приношения Ты не восхотел, но тело уготовал Мне*" (Евр. 10:5). И поэтому буквально верно, что "плотью Своею" Христос упразднил "***закон заповедей, содержащихся в постановлениях***" (пер. с анг.).

14. Еще одна мысль. Если эти таинства были упразднены "по плоти", то это было сделано для того, чтобы "*создать из двух одного нового человека, устрояя мир*". А что одно только может установить мир? Пусть ответит вдохновение: "*Велик мир у любящих закон Твой, и нет им преткновения*" (Псалом 118:165). "*Если бы ты слушал заповеди Мои, то мир твой был бы как река, и праведность твоя - как волны морские*" (Исаия 48:18). Павел, также говоря о согрешивших (т.е. нарушивших закон), говорит: "*И пути мира они не познали*" (Римлянам 3:17). **Таким образом, мы видим, что вместо того, чтобы десять заповедей Божьих были упразднены "в плоти Его", они "пребывают во веки веков" и являются связующим звеном "нового человека"; они являются основанием мира, который верующие иудеи и язычники могут иметь с Богом через Господа и в Господе нашем Иисусе Христе**.