**Искупление и воскресший Спаситель. Детали, которые упускались.**

(небольшое размышление и семинара «Бог в святилище»)

1. Нам известно, что Божья искупительная работа в плане спасения имеет несколько фаз, для простоты чтобы это было понятно в первую очередь для меня, я эти фазы называю фазы искупления. Бог предоставил искупление как решение проблемы греха. Поэтому польза от их изучения не будет понята, пока не будет выполнена цель для которой они были разработаны, и если эти цели не исполняется в жизни.

2. Именно здесь иудеи упорно заблуждались. Они возлагали свое доверие на исполнение церемонии вместо того, чтобы применять искупление как личный опыт. В результате они умножили свою внешнюю деятельность в прямой пропорции с их духовным упадком. Таким образом, само служение, призванное открыть им живого Спасителя, вместо этого служили для того, чтобы скрыть Его за массой бессмысленных представлений.

3. В самом ритуале святилища, первое искупление (или первая фаза) было совершено во внутреннем дворе у жертвенного алтаря. Это включало в себя заклание жертвы - ягненка, горлицы или какой-либо другой оговоренной формы жизни. Его включение в состав служения святилища когда оно было установлено в пустыне, было не первым введением этой церемонии.

4. Она была дана Адаму и Еве у ворот Эдема после того, как они были изгнаны из рая. Но даже это не было первоначальным установлением искупления. В тот самый момент, когда они согрешили, Христос совершил искупление, встав между виновной парой и оскорбленным законом. Таким образом, еще до того, как они узнали о нем или приняли его, искупление было применено к ним. Если бы это было не так, то они бы умерли в тот же день.

* «*Как только человек принял искушения сатаны и сделал то, что Бог сказал ему не делать, Христос, Сын Божий, встав между живыми и мертвыми, сказал: "Пусть наказание падет на Меня. Я встану на место человека. У него будет еще один шанс*"» Библейский комментарий АСД, т. 1, с. 1085: (нет на русском)

5. Следует проводить различие между типичным искуплением, вовлечённым народом в систему жертвоприношений, и реальной работой которую совершил Бог через Иисуса Христа. Ритуал соблюдаемый верующими, должен был быть не более чем заявлением о принятии ими работы Христа и свидетельство о том, что она была совершена через Иисуса Христа, и что это стало их личным опытом.

6. Таким образом, когда у ворот Едема Бог намекнул Адаму и Еве на то, что Он уже сделал для них, они должны были либо отвергнуть, либо принять эту чудесную работу. Имейте в виду, что акт искупления, совершенный в тот момент, когда они согрешили, ничего не сделал в них, хотя и совершил для них могущественную и важную спасительную работу. Богу не нужно было их знания и согласия для того, чтобы применить первоначальное искупления, хотя Он, конечно же, нуждался в их знании и согласии для того, чтобы применить искупление, предназначенное для совершения работы в них.

7. Первая часть искупления (давайте для простоты выразимся так) дало им спасение во Христе, а вторая часть – принесла спасение в индивидуальный опыт. Когда я говорю о последующих искуплениях – я упрощаю риторику и всем должно быть понятно, что в основе лежит крест Христов – то, что позволяет Христу совершать работу искупления далее.

8. Когда Христос совершил первоначальное искупление за Адама и Еву, Он совершил его за все человечество. Каждый человек, когда-либо рожденный, независимо от того, узнает он об этом или нет, пользуется преимуществами этого искупления. Без него не было бы никакой возможности получить опыт спасения, потому что уничтожение наступило бы раньше чем они смогли бы принять искупление. Поэтому, прежде чем Бог мог сделать что-либо еще для человечества, Он должен был предоставить спасения во Христе но мы уже говорили ранее - как отсрочку казни.

9. Если бы Он Сам был палачом, то отсрочка была бы осуществлена по Его указу, подобно тому, как земные судьи выбирают день суда для преступника и иногда откладывают его. Но нарушенный закон, а не вечный Бог, является разрушителем. Поэтому Бог должен был обеспечить через Христа умилостивление, благодаря которому требование закона было бы отсрочено, чтобы человек мог получить те искупления, благодаря которым он мог бы получить не только спасения во Христе, но и само спасение от греха. Это четкое различие между целью этих двух частей искупления должно быть ясно понято. Именно по этой причине Господь послал Своих святых ангелов, чтобы донести до людей принципы искупления.

Небесные ангелы более полно развернули перед нашими прародителями план, который был предложен для их спасения. Адама и Еву уверили, что, несмотря на их большой грех, они не будут оставлены на произвол сатаны. Сын Божий пожертвует Своей жизнью ради их искупления. Они должны будут подвергнуться испытанию и через покаяние и веру во Христа вновь станут детьми Божьими. {ПП 66.2}

Анг

Патриархи и пророки, с. 66:

«… *Им был дан испытательный срок и через покаяние и веру во Христа они смогут снова стать детьми Божьими*...»

Адаму было показано, что такое обеспечение может быть сделано только ценой бесконечных затрат и страданий Сына Божьего. И как бы ни была велика его признательность с одной стороны, с другой стороны, Адам очень не хотел, чтобы Христос страдал за него.

Жертва, которую нужно было принести для их спасения, открыла Адаму и Еве святость Закона Божьего, они, как никогда прежде, осознали преступность греха и его ужасные последствия. Испытывая угрызения совести и душевные страдания, они умоляли, чтобы наказание не пало на Того, Чья любовь была для них источником радости всей жизни, считая, что они сами и их дети должны понести наказание. {ПП 66.3}

Им было сказано, что поскольку закон Иеговы является основанием Его правления как на небе, так и на земле, даже жизнь ангела не может быть принята как жертва за его нарушение. Ни одно из предписаний закона нельзя отменить или исправить, приспосабливая к человеку в его падшем состоянии. Только Сын Божий, сотворивший человека, мог искупить и очистить его. Как преступление Адама принесло в мир страдание и смерть, так жертва Христа принесет жизнь и бессмертие. {ПП 66.4}

Анг

Патриархи и пророки, с. 66-67:

«… *В раскаянии и муках они умоляли о том, чтобы наказание не пало на Того, Чья любовь была источником всей их радости; пусть оно падет на них самих и на их потомков. … но Сын Божий, создавший человека, мог совершить искупление за него. Поскольку преступление Адама принесло жалкое состояние и смерть, так жертва Христа принесет жизнь и бессмертие*»

10. Любое решение проблемы греха, включающее изменения в закон, было совершенно неприемлемо для Бога. Он дал закон для того, чтобы выполнить определенную роль, необходимую для безопасности, стабильности и счастья всех сотворенных существ. Он предоставил средства с помощью которых они могли наслаждаться использованием могущественных сил природы, не разрушая самих себя. Но для того, чтобы делать это в полной безопасности, они должны придерживаться границ, установленных законом.

11. Замысел был совершенен, справедлив и разумен, являясь идеалом, который может быть только у безграничной любви и мудрости.

12. Одной очень желательной особенностью Божьих систем является их абсолютная надежность. Если бы не это, люди никогда не смогли бы достичь того, что они делают. Когда ученые планировали полет на Луну, они смогли рассчитать точную тягу и направление, необходимые для того, чтобы астронавты успешно отправились в путешествие, которое было бы невозможно, если бы Божьи законы менялись изо дня в день. Если бы, например, топливо давало сегодня определенную мощность а завтра - другую, человек никогда не смог бы спланировать полет куда бы то ни было, не говоря уже о полете на Луну. Люди должны испытывать величайшую благодарность за то, что Бог и Его законы настолько абсолютно последовательны и надежны.

13. Подумайте, какой хаос распространился бы по всей вселенной, если бы Бог решил решить проблему греха, отказавшись от закона, чтобы отвести наказание от Адама и Евы. Как только Он сделал бы это, то любое существо во всех божественных владениях могло бы претендовать на такое же освобождение. Поскольку Господь сделал это для одного, Он должен был сделать это по требованию для каждого последующего нарушителя. К какой путанице это привело бы! Никто не знал бы, в каком положении он находится.

13. Поэтому Бог основал Свое правительство на системе надежных законов, регулирующих все стороны жизни. Он тщательно проинструктировал Своих детей о благословениях этой системы и об опасностях, связанных с нарушением этой системы. Он предупредил, что нарушение закона приведет к тому, что силы природы из поддерживающих жизнь превратятся в разрушающие.

14. После этого они были полностью свободны в том, чтобы действовать в рамках этих принципов или выйти за их пределы. Таким образом, были ли они получателями благословений или проклятий, жизни или смерти, все остается в зависимости от их решений.

15. Итак, когда Адам и Ева под искушением сатаны решили действовать вне закона, они обратили все могущественные силы природы против них самих. Эти силы, предназначенные для благословения и процветания, были изменены на разрушительные элементы, которые уничтожили бы их в тот день, если бы Бог лично не вмешался, чтобы спасти их.

16. Но шаги, предпринятые Богом, ни в коем случае не отрицали нарушенный закон в его естественном исполнении. Напротив, Он предложил другое решение. Он перенаправил на Себя разрушительные силы, высвобожденные нарушенным законом, и тем самым совершил назовем так – первую фазу искупления.

17. В этом искуплении Христос встал между живыми и мертвыми. Поскольку Его жизнь равна силе закона, Он был способен нести всю тяжесть проклятия греха, в то время как человечество наслаждалось испытательным сроком, в течение которого ему был предоставлен еще один выбор повиноваться или не повиноваться. Таким образом, Христос дал человечеству время, в течение которого следующее искупление может быть применено, чтобы произвести в них изменения, необходимые для того, чтобы они были пригодны для небес.

18. Этот принцип, согласно которому первое искупление совершило лишь работу для человека в качестве подготовки к будущей работе, которая будет совершена в нем, ясно показан в различных библейских иллюстрациях.

**Пасха**

1. Участь Израиля как раба египтян была вызвана из-за нарушения закона. Бог никогда не ставил их в такую ситуацию. Он очень усердно трудился, чтобы принести спасение египтянам через служение Иосифа, когда фараон почтительно повиновался Божьим указаниям относительно хранения зерна во время лет изобилия, и разумного распределения его во время голода, который последовал за ним.

2. Но египтяне, забыв о Боге, Который снабдил их этими драгоценными дарами, возложили свое упование на дары, а не на Дарителя и возгордились, стали самодостаточными.

3. Это привело к тому, что они воспользовались возможностью обратить своих гостей-израильтян в рабство. Таким образом, рабство израильтян стало результатом грехов египтян. Но в тоже самое время, израильтяне не были безвинны. Поскольку они тоже потеряли уважение к Богу своих отцов, они настолько ослабили себя, что у них не было сил сопротивляться своим повелителям. Жестоким следствием этого стали долгие годы рабства. Конечным результатом этого могла быть только смерть.

4. Сатана спланировал это со всей тщательностью, ибо он намеревался истребить израильтян, чтобы уверить себя, что Мессия никогда не сможет прийти на землю. Он знал, что Божий план предусматривает рождение Христа через семя Авраама. Поэтому, он понимал, что все зависит от того, уничтожит ли он семя Авраама.

5. Для этого он должен был отделить тех, кого он уничтожит, от защиты искупления. Это можно было сделать, если довести их до такой глубины отступничества, чтобы отвержение искупления было бы полным. Тогда они будут полностью по его властью.

6. Когда пришло это время, Бог послал Моисея с последним посланием, с мольбой, призывая царя не отвергать защиту, предоставляемую искуплением, но вернуться в состояние послушания. Он был предупрежден о натиске необузданной природы, если он откажется сделать это. Он отказался, и язвы пришли в своей неуклонной, разрушительной последовательности. Каждая из них приближала к окончательному уничтожению народ, пока не пали все язвы, кроме последней.

7. Тогда Бог повелел израильтянам применить искупление как единственное средство защиты от смерти, которая настигнет землю в полночь. Им было велено выбрать агнца в десятый день месяца и держать его до четырнадцатого числа, когда они должны были лишить его жизни, когда солнце сядет за западными дюнами.

8. После этого первым делом они должны были окропить кровью ягненка косяки своих дверей, чтобы обеспечить себе защиту от ангела смерти. Когда эта кровь стояла между ними и язвой, они были в безопасности, хотя они все еще находились в земле рабства и не были свободны от его власти.

9. Очевидно, что окропленная кровь ничего не сделала в них на этом этапе, хотя она, конечно, совершила великую работу для них. Она давало им время, чтобы жить до тех пор, пока Бог не освободит их от египетского рабства. Если бы они умерли в ту ночь, они никогда бы не узнали свободы.

10. Нетрудно заметить тесную параллель между ситуациями в Египте и Едемом. В обоих случаях непосредственная угроза смерти нависла над людьми. Ни Адам ни Ева, ни израильтяне ни египтяне не имели никакой власти предотвратить опасность, которая была навлечена их греховным поведением. Обеим группам требовалось время, чтобы понять и применить искупление, которое изменит их внутри и таким образом поставит их за пределы разрушительной силы сатаны. Но кто обеспечит это время и такую возможность?

11. Бог предоставил это время, совершив жертвенное искупление от их имени. В Эдемском саду Христос встал между живыми и мертвыми, и Он был там и в дни египетского рабства. Поступок израильтян и всех египтян, которые решили встать под кровь, был принятием с их стороны Божьего предложения.

12. Итак, в ту катастрофическую ночь в Египте, когда ангел смерти оставил свой печальный след, в земле было два вида грешников. Были египтяне, которые пренебрегли искуплением и умерли, и израильтяне, которые стояли под его защитой и остались живы.

13. Но следует подчеркнуть, что оба они были грешниками, к которым нарушенный закон предъявлял справедливые требования. Это искупление не сделало тех, кто воспользовался им, свободными. Оно лишь предоставило им время, необходимое для обретения свободы. С другой стороны, те, кто не встал под искупительную кровь, исчерпали время и, таким образом, потеряли всякую возможность как спастись так и быть свободными.

**Блудный сын**

1. Та же самая прекрасная истина преподана в опыте блудного сына, когда он вернулся из Египта. Когда его встретил отец на некотором расстоянии от дома, отрок представлял собой постыдное позорное зрелище в своих лохмотьях и одеждах. Это было не то состояние, в котором можно было прибыть в чистый и ухоженный дом отца. Он нуждался в защите от любопытных и презрительных глаз тамошних обитателей, пока у него не будет возможности помыться и переодеться в свежую одежду. Эта защита была обеспечена отец, который накинул на оборванную фигуру свой собственный красивый халат, таким образом скрыл его позор от глаз окружающих.

Отец не позволил, чтобы чей-то презрительный взгляд насмехался над нищетой и лохмотьями его сына. Он снял с плеч своих широкую дорогую мантию и окутал ею истощенное тело своего сына. Тот, зарыдав в раскаянии, произнес: «Отче! я согрешил против неба и пред тобою и уже недостоин называться сыном твоим». Отец прижал его к себе и повел его в дом. Сыну так и не предоставилась возможность просить места слуги. Он — сын, который будет удостоен всего лучшего, что есть в доме, и которого будут чтить слуги и служить ему. {НУХ 203.2}

Анг

Наглядные уроки Христа, с. 203-204:

«*Отец не позволит презрительному взгляду насмехаться над своим (ПЕРЕПРОВЕРИТЬ) страданиями и лохмотьями сына. Он снимает со своих плеч широкую, богатую мантию и накидывает ее на исхудавшего сына, и юноша со слезами на глазах раскаивается, говоря: "Отец! я согрешил против неба и перед Тобой, и не достоин более называться сыном Твоим. Отец обнимает его и возвращает его домой. У него нет возможности попросить место слуги. Он - сын, который удостоен всего самого лучшего, что есть в доме, и которому ожидающие слуги должны уважать и служить*».

2. Эта мера была принята отцом только для того, чтобы обеспечить защиту, пока юноша находился в доме. Сразу же как только они прибыли туда, родитель приказал слугам превратить юношу из оборванного нищего в хорошо одетого сына: Лук. 15 22 *А отец сказал рабам своим: принесите лучшую одежду и оденьте его, и дайте перстень на руку его и обувь на ноги; 23 и приведите откормленного теленка, и заколите; станем есть и веселиться! 24 ибо этот сын мой был мертв и ожил, пропадал и нашелся. И начали веселиться.*

3. Действия отца, который надел свою одежду на грязную одежду сына, пока не произошла трансформация, является наглядным уроком искупления, совершенного Христом в тот момент когда Адам и Ева согрешили. Он учит той же истине, которая заключена в нанесении крови на косяках дверей в Египте.

4. Это было само по себе завершенное дело, хотя оно и не завершило работу по восстановлению. На блудного сына были надеты две одежд, предоставленные отцом. В первом случае Его одежда была накинута поверх и вокруг лоскутов сына, скрывая их от посторонних глаз. На время он был полностью защищен от осуждения окружающих.

5. Но отец не считал, что это все, что он мог сделать. Он не успокоился, пока не избавил отрока от грязных лохмотьев и не одел его, как подобает любимому и почитаемому сыну. Не просто прикрытие, а полное восстановление было наименьшим, о чем отец мог мечтать.

6. Так и в случае с Израилем Бог не довольствовался лишь защитой их от ангела смерти. Он не остановится ни перед чем, кроме как их превращения из рабов в свободных людей.

7. Опять же, в Эдеме Бог мог бы довольствоваться тем, что дал Адаму и Еве защиту от смерти, пока они все еще оставались в греховном состоянии, но Он не был готов остановиться на этом. Полное восстановление - вот Его план. Поэтому другие фазы искупления должны следовать за первым.

**Воскресший Спаситель**

1. На кресте Христос совершил полное жертвенное искупление. Это было окончательным подтверждением того, что уже было сделано в Эдеме, когда Он стал... Откровение 13 8 ...*Агнцем, закланным от создания мира*.

2. Это искупление обеспечило защиту для всех людей. Даже безбожники и неблагодарные наслаждаются испытательным временем благодаря этому. Во Христе каждый человек на земле уже имеет спасение, но оно не вступает в силу до тех пор, пока искупление не будет применено к каждому человеку лично.

3. Как Адам получил спасение в тот момент, когда согрешил, так и каждый человек, знает он об этом или нет. Но, Адам должен был узнать о своей привилегии во Христе и сознательно принять ее, прежде чем она стала его фактическим владением, точно так же и каждый другой человек.

4. Павел очень ясно понимал принципы искупления и ясно учил, что, как бы ни была прекрасна работа, совершенная на кресте, если бы Христос сделал не больше, чем это, как если бы Он не был воскрешен из мертвых, вот только умер на кресте - то все было бы напрасно. Он приводит целый список прямых последствий (1-е Коринфянам 15:14-19):

- его проповедь и их вера были бы напрасны;

- они были бы лжесвидетелями;

- они все еще были бы в своих грехах; и..,

- не будет воскресения мертвых праведников;

- надеясь только на эту жизнь, они из всех людей были бы самыми несчастными.

ВОПРОС: Можно спросить, как можно надеяться на Христа в этой жизни, без возможности воскресения и вечной жизни на небесах?

5. Когда Христос умер, Он совершил искупление, которое будет действовать независимо от того, воскреснет Он из мертвых или нет. Таким образом, это обеспечило бы защиту человеку до тех пор, пока его испытательный срок не закончится, но поскольку Тот, Кто один мог совершать последовательные фазы искупления, был бы к примеру мертв, это было бы единственная полученная польза от смерти Христа. Вот заявление Павла об этой истине: 1 Кор. 15 12 *Если же о Христе проповедуется, что Он воскрес из мертвых, то как некоторые из вас говорят, что нет воскресения мертвых? 13 Если нет воскресения мертвых, то и Христос не воскрес; 14 а если Христос не воскрес, то и проповедь наша тщетна, тщетна и вера ваша. 15 Притом мы оказались бы и лжесвидетелями о Боге, потому что свидетельствовали бы о Боге, что Он воскресил Христа, Которого Он не воскрешал, если, то есть, мертвые не воскресают; 16 ибо если мертвые не воскресают, то и Христос не воскрес. 17 А если Христос не воскрес, то вера ваша тщетна: вы еще во грехах ваших. 18 Поэтому и умершие во Христе погибли. 19 И если мы в этой только жизни надеемся на Христа, то мы несчастнее всех человеков. 20 Но Христос воскрес из мертвых, первенец из умерших.*

6. Остается только удивляться, как в свете этих ясных истин об искуплении, современные церкви могут возлагать всю свою веру исключительно на жертвенный акт на кресте откидывая служения Христа в святилище. По сути, они как бы служат распятому Спасителю, но не отводят реального места воскресшему Спасителю.

7. Правда, они на словах рассказывают о воскресении Христа, но в их вере нет места воскресшему Спасителю, но в их богословии нет места для последовательных фаз искупления, посредством которых, через служение в небесном святилище, Христос переходит от совершения работы для всего человечества к совершению работы по преобразованию внутри каждого человека. Если последняя работа не совершена, первая становится бессмысленной. Вот почему Христос должен был воскреснуть из мертвых.

8. Как мы должны быть благодарны за то, что славная весть третьего ангела пролила свет на чудесную работу искупления, чтобы мы не просто остановились под защитой Голгофы, но продвигаемся вперед в принятии всей полноты искупления, которые Христос совершает из святилища наверху и благодаря которым мы все больше и больше преображаемся в подобие нашего драгоценного Спасителя.

9. Спросите себя, а как без этих истины сможет сформироваться 144 000 – разве не очевидно что их уникальный опыт формирования будет исходить из уникального понимания Евангелия и плана спасения?