**Как бороться с сердечным стремлением к власти и величию во свете Евангелия?**

0. Начнем с определения Евангелия.

1. Римлянам 1:16 "*Ибо я не стыжусь благовествования Христова, потому что оно есть сила Божия ко спасению всякому верующему*".

2. Текст говорит нам, что Евангелие - это проявление Божьей силы. Это также благая весть о Спасителе, которым является Христос Господь, - благая весть о спасении. **Но Спаситель и спасение подразумевают, что кто-то должен быть спасен от чего-то**; и поэтому ангел, предсказывая Иосифу рождение Христа, сказал: "*наречешь Ему имя Иисус, ибо Он спасет людей Своих от грехов их*" (Матфея 1:21).

3. **Когда Христос спасает от греха, Он спасает от нарушения закона**, "*ибо грех есть нарушение закона*" (1-е Иоанна 3:4). Закон, нарушением которого является грех, - это закон десяти заповедей, ибо, говорит Павел, "*Но я не иначе узнал грех, как посредством закона. Ибо я не понимал бы и пожелания, если бы закон не говорил: не пожелай*" (Римлянам 7:7); а единственный закон, в котором сказано: "Не пожелай", - это десять заповедей.

Вопрос: Почему заповедь не пожелай?

4. **Десятая заповедь, несомненно, взята апостолом для того, чтобы показать, как он был осужден за грех, потому что это единственная из десяти, нарушение которой происходит исключительно в уме**, **и поэтому она дает самое прямое доказательство его последующего утверждения, что "закон духовен"**.

5. Чтобы показать отвратительную природу греха и то, как прочно он закрепился в людях, читаем слова Господа через Исаию: "*Увы, народ грешный, народ обремененный беззакониями, племя злодеев, сыны погибельные! Оставили Господа, презрели Святаго Израилева, - повернулись назад. Во что вас бить еще, продолжающие свое упорство? Вся голова в язвах, и все сердце исчахло. От подошвы ноги до темени головы нет у него здорового места: язвы, пятна, гноящиеся раны, неочищенные и необвязанные и не смягченные елеем*" (Исаия 1:4-6).

**6. Спасти людей от их грехов - значит изменить все это**. **Это не просто простить грехи прошлого, но спасти от грехов будущего, изменив сердце и все существо человека, - сделать его совершенно новым**. **Человек, спасенный от греха, спасен от совершения того, к чему по природе склонно все его существо**. Нет такой земной силы, которая могла бы это сделать. Ни один человек не может изменить свою природу так, чтобы добрые мысли естественным образом исходили из сердца вместо злых; **ни один человек не имеет силы противостоять жестоким искушениям, которые приходят через похоти его собственного сердца и которые укрепились в результате долгой практики**. **Ничто, кроме силы Божьей, не может сделать этого; и эта сила проявляется в Евангелии, которое есть сила Божья ко спасению**. Многие сомневаются в действенности даже этой силы, ибо говорят, что им невозможно победить. "*Ибо слово о кресте для погибающих юродство есть, а для нас, спасаемых, - сила Божия*" (1-е Коринфянам 1:18).

7. Кровь Иисуса Христа очищает от греха. Он "***Который предан за грехи наши и воскрес для оправдания нашего***" (Римлянам 4:25). В этом проявляется сила Божья для спасения верующих. **Смерть и воскресение Христа показывают не только великую любовь Бога, но и Его силу искупить**.

8. Если мы поверим Богу, то познаем преизобильное богатство Его силы, даже той силы, которая воскресила Иисуса из мертвых. **Смерть и воскресение Христа - это Божье обещание нам, что Он спасет нас от греха, если мы поверим в Него; и оно показывает силу, которая будет приложена для этого**. Именно об этом думал Павел, когда писал, что он считает все сором, чтобы достичь Христа и обрести не собственную праведность, "*но с тою, которая через веру во Христа, с праведностью от Бога по вере; чтобы познать Его, и силу воскресения Его, и участие в страданиях Его, сообразуясь смерти Его, чтобы достигнуть воскресения мертвых*" (Филиппийцам 3:9-11).

Вопрос: Что значит познать силу воскресения Христового?

**9. Познать силу воскресения Христа - значит испытать действие той же силы в устранении греха, которую Бог совершил во Христе, когда воскресил Его из мертвых**.

10. **Это уверенность в том, что Божественной силы Божьей, явленной в воскресении Христа, вполне достаточно, чтобы дать человеку возможность победить все похоти плоти**. Это то, чему мы также учимся в следующем: "*Оружия воинствования нашего не плотские, но сильные Богом на разрушение твердынь: [ими] ниспровергаем замыслы и всякое превозношение, восстающее против познания Божия, и пленяем всякое помышление в послушание Христу*" (2 Коринфянам 10:4, 5).

Вопрос: Что же дает нам эту могущественную силу?

11. Вера в Иисуса Христа. Если Христос живет в сердце по вере, душа будет укреплена силой Святого Духа, по богатству славы Божьей, и может "*исполниться всею полнотою Божией*" (см. Ефесянам 3:16-19). Обладание этой силой является надежным противоядием от греха и защитой от него, потому что грех - это дело рук сатаны, а воскресение Христа из мертвых ознаменовало Его победу над сатаной. Он вошел в дом сатаны и связал его, и взял все его доспехи, на которые тот уповал, так что, вознесшись на небо, Он мог сказать: "*Дана Мне всякая власть на небе и на земле*" (Матфея 28:18).

**12. И эта сила продолжается до тех пор, пока человек имеет веру**. Евангелие есть сила Божья ко спасению всякому верующему. **Та же сила, которая прощает грех и изменяет природу, все еще остается, чтобы удерживать душу от греха**.

13. Сила Божья - это Евангелие Христа, и воскресение Христа возродило нас к живой надежде, потому что мы знаем, что сила Евангелия - это та же сила, которая воскресила Иисуса из мертвых и способна сохранить нас через веру до возвращения Господа.

14. Тот же Дух, который воскресил Иисуса из мертвых, будет, если Он живет в нас, укреплять нас той же силой против греха, и, сохраняя нас верою до спасения, которое откроется с пришествием Христа, будет оживлять наши смертные тела, так что, **как сейчас мы духом восседаем на небесах во Христе**, так и потом будем восседать по правую руку от Него, облеченные в славу по богатству благодати Его. "Благодарение Богу за Его неизреченный дар".

Вопрос: Какие сегодня препятствия на пути Евангелия или силы Божьей?

15. Часто это люди и их образ мышления, которые заботятся о прогрессе Евангелия используя общецерковные классические методы воздержания пытаются устранить препятствия, стоящие на пути его развития.

16. Часто об одном из таких **препятствий говорят как о невоздержанности, и поэтому эти добрые люди используют все возможные средства для того, чтобы сделать людей воздержанными**, ну наверное чтобы у Евангелия было больше шансов. Я в какой-то мере включил бы сюда и прекрасные Божьи реформы, которые иногда могут подаваться людьми как заменители силы Евангелия.

17. Несомненно, невоздержанность - это огромное зло, но это не единственное зло в мире.

18. Чтобы не обидеть никого в нашем народе, возьму для примера пьяницу. Мы знаем, что пьяница не войдет в Царство Небесное, но так же верно, что ни любостяжатель, ни хулитель, ни обманщик, ни нечистый человек, ни завистник, ни мыслящий зло не будут иметь в нем наследия.

19. Согласитесь технически - **нетерпение закрывает человеку доступ в рай так же, как и невоздержанность, и совершенно точно, что нетерпеливых людей гораздо больше, чем пьяниц**.

20. Гордость - мерзость в очах Господа, она так же, как и невоздержанность, закрывает доступ на небо, и **если пьяниц много, то гордецов гораздо больше**. **Это такие же препятствия для распространения Евангелия, как и невоздержанность**.

21. Нередко говорят и о рабстве пьянства. **Пьяницу жалеют или презирают как раба те, у кого никогда в жизни не было желания употреблять крепкие напитки, но кто был связан стальными оковами гордости, эгоизма, похоти, нетерпения, любостяжания, лукавства, зависти, злословия или зломыслия**. **Эти люди будут оправдывать себя тем же, чем оправдывается пьяница. Они много раз пытались преодолеть свои дурные привычки, но тщетно. Они никогда не давали обещаний на бумаге, но много раз обещали себе и другим, что исправятся**. Но так и не исправились. И тогда они снова прибегают к старой отговорке, что нужно сделать поправку на их особенности. Очевидно,  **не все рабы находятся в питейных барах.**

22. Беда в том, что некоторые вещи выставляются напоказ больше, чем другие, и выглядят хуже. **Мода, которая в таких вопросах называется "общественными настроениями", считает одни виды греха гораздо хуже других**. Человек не может быть принят в "лучшее общество", если он обычный пьяница, в то время как нетерпение дома и в отношениях со своими служащими, любовь к деньгам, заставляющая его через своего человека выбивать последние гроши у вдовы; честолюбие, похоть и гордость - все это нисколько не повлияет на его положение.

23. **Более того, гордыня вообще считается добродетелью, хотя нет другого греха, который бы так горячо осуждался в Библии**. **Человек может быть даже членом церкви "в добром и постоянном положении", нетерпеливым, любостяжательным, похотливым, завистливым, склонным к сплетням и очень сильному зломыслию; но только не пьяницей, потому что пьянство "наводит позор на церковь".**

Вопрос: Что же делать? Как устранить все эти препятствия на пути Евангелия?

24. **Дайте Евангелию шанс, и оно само покажет вам, как устранить препятствия**. **Перестаньте пытаться устранить препятствия на пути Евангелия и обратите свое внимание на само Евангелие.** **Проповедуйте Слово без извинений и компромиссов и посмотрите, что оно может сделать**. **Единственное, для чего существует Евангелие в этом мире, - это устранение препятствий.** Пьянство - это грех, такой же, как и многие другие, и Евангелие предназначено для того, чтобы спасать людей от греха. Более того, оно есть сила Божия ко спасению. И оно основательно действует на человека. Оно спасает его от невоздержанности, но на самом деле делает гораздо больше. **Оно делает его совершенно новым человеком**. **Оно не избавляет его от пристрастия к алкоголю, чтобы позволить ему пойти на погибель из-за гордыни**. **Она делает его совершенным, по образу и подобию Того, Кто его создал**.

25. Христос может спасти до конца тех, кто приходит к Богу через Него. Нет такой низменной души, к которой бы не прикоснулся Христос, и Он способен воскресить каждого, кого Он достигнет. **Так пусть же Он действует. Возвысьте Его перед миром. Не думайте совершать человеческими силами то, что может быть совершено только силой Божьей**.

Вопрос: Чего же нам недостает для этого?

26. Думаю веры. А точнее, что мы не размышляем над силой, которая содержится в даре веры.

27. Вера - это не спекуляция. Это не догадки. Это не принятие на веру того, в чем нет и не может быть никакой уверенности.

Вопрос: Но ведь нас все время учили, что верить, это не иметь никакой видимой уверенности?

28. **Вера - это средство достижения знания, которое не может быть достигнуто никаким другим путем**. И это абсолютное знание. Вместо того чтобы верить в то, что мы принимаем на веру то, в чем нет никакой уверенности, **она вводит нас в саму уверенность Вселенной**. **Вера дает самое настоящее знание на Божественном уровне, которое невозможно достичь никаким иным путем**.

29. Если бы мир мог видеть Бога или вещи Божии мирскими глазами и мог бы познать Бога или вещи Божии мирским знанием, то это низвело бы Бога и все вещи Божии до уровня этого мира и вещей этого мира. И это было бы только для того, чтобы с санкции Бога утвердить этот мир навеки в его собственных путях, каковы они есть.

30. Но Бог хочет возвысить мир до Себя и Своих путей, вместо того чтобы мир низвел Его до своего уровня и подтвердил свое собственное нечестие. **А для того чтобы поднять мир к Богу и Его путям, он должен видеть не мирскими глазами и знать не мирским знанием. Он должен видеть глазами Божьими и знать Божьим знанием. Именно для этого Бог дал всему миру дар веры**.

31. Верою мы видим то, что без нее не видно, и верою познаем то, что без нее не может быть известно.

Вопрос: **Как бороться с сердечным стремлением к власти и величию во свете Евангелия?**

32. Нам нужно развеять миф, который насаждался сотнями лет в умы христиан, отвращая их от стремления к власти и величию. И я говорю серьезно, потому что истина не такова как часто ее поясняют многие христиане, а все потому что они стоят в стороне от изучения вести праведности по вере.

33. **Один из ведущих писателей определил жизнь как "стремление к власти"**. В этом определении много правды, о чем свидетельствует вся история мира. Как мир стремится к ней, так и история человечества свидетельствует о тщетности этих поисков.

34. **Однако стремление к власти, даже к неограниченной власти, - это совершенно правильное стремление, истинно евангельское стремление**.

35. Попробуйте переварить эту мысль, потому что далее я ее вам покажу на Писании.

36. Бог во Христе через Евангелие установил истинный и единственный способ удовлетворения этого желания. Поэтому мы начали нашу тему об Евангелии тем стихом, который и показывает нам, как Бог удовлетворяет это желания каждого: "*Ибо я не стыжусь благовествования Христова, потому что* ***оно есть сила Божия*** *ко спасению всякому верующему*" (Рим. 1:16). "*Не перестаю молиться о вас и желать, чтобы вы... укреплялись всеми силами по славной силе Его*" (пер. с анг.). "*и просветил очи сердца вашего, дабы вы познали, в чем состоит надежда призвания Его, и какое богатство славного наследия Его для святых, и как безмерно величие могущества Его в нас, верующих по действию державной силы Его, которою Он воздействовал во Христе, воскресив Его из мертвых и посадив одесную Себя на небесах, превыше всякого Начальства, и Власти, и Силы, и Господства, и всякого имени, именуемого не только в сем веке, но и в будущем*".

37. Это путь, единственно верный путь к власти. Это путь к власти, которая действительно является властью - властью, которая идеально удовлетворяет, всегда и во всем, при любых обстоятельствах; властью неограниченной и всемогущей, ибо она есть сама сила Божия во "всей полноте Божией".

38. **Но вместо того, чтобы идти этим путем к власти, которая удовлетворяет во всем и навсегда, люди идут по пути уничтожения своих собратьев, истребления народов, пробираются через моря крови, чтобы достичь власти, которая полностью шаткая и полностью неудовлетворительная, и которая, в лучшем случае, только "на мгновение"**.

39. Но само **желание власти - это совершенно правильное желание; люди, идущие просто неверным путем для достижения этой правильной цели, полностью ее упускают**. Путь "Христа - силы Божией" - единственный путь к власти.

Вопрос: А как быть с величием?

**40. Совершенно так же обстоит дело и с величием. Желание быть великим - это совершенно правильно**. **Желание быть великим - это истинно евангельское желание**. В Слове Евангелия оно представлено как стимул, "*Итак, кто нарушит одну из заповедей сих малейших и научит так людей, тот малейшим наречется в Царстве Небесном; а кто сотворит и научит,* ***тот великим наречется в Царстве Небесном***".

41. Соблюдать заповеди Божии и учить этому людей во свете Христа распятого - это совершенно правильно. Нет более праведного дела, чем это, нет ничего более великого, чем это. По природе вещей человек должен быть великим, чтобы совершать великие дела. Поэтому человек должен быть великим, чтобы быть в состоянии совершать великое дело - соблюдать заповеди Божьи и учить людей этому. **А быть великим и совершать это великое дело, чтобы его называли великим, - это простое дело: называть его тем, чем он уже является**. А поскольку в высшей степени и вечно правильно желать соблюдать заповеди Божии и учить людей этому, и поскольку для этого мы должны быть великими, то из этого следует, **что вечно правильно желать быть великим**.

42. Так, об Иоанне Крестителе, предтече Христа, ангел Господень сказал: "***он будет велик пред Господом***". И о самом Христе, ангел Господень также сказал: "***Он будет велик***".

43. И правильно, что каждый человек, который хочет быть похожим на Него, образцового Человека, правильно желать быть великим. Когда сегодня, нас пытаются убедит, что невозможно быть похожими на Христа, не грешить в греховной плоти, не иметь такой силы Евангелия, которую имел Христос – **нас просто хотят лишить величия, нас хотят видеть униженными и как максимум запасными игроками**.

44. Эта истина о величии ярко выражена и проиллюстрирована на примере жизни двенадцати учеников и общения с ними Христа. Эти ученики почти постоянно задавали себе вопрос: "Кто будет больше?" или "Кто будет назван больше?" в Царстве, которое, как они ожидали, установит Христос. То и дело эти вопросы выливались в дискуссии и даже споры между ними. Не раз их беспокойство по этому поводу приводило к тому, что они даже открыто задавали этот вопрос Иисусу. Однажды двое из них настолько утвердились в своем мнении, что они двое - самые великие, что выдвинули себя и открыто попросили, чтобы им двоим были даны два главных почетных места, одно по правую, а другое по левую руку от Него, в том Царстве, которое они имели в виду. **И все же, хотя Иисус постоянно говорил с ними на эту тему, Он ни разу даже намеком не осудил их желание быть великими или даже самыми великими**; **ни разу Он не сказал им, что величие - это совершенно неподобающая тема для них, Его учеников, чтобы даже думать о том, чтобы стремиться к нему**. Однако, несмотря на это, Он никогда не упускал возможности, Он использовал любой случай, чтобы показать им, что **они совершенно неправильно представляют себе путь к величию, и указать им на истинный путь к нему**.

Вопрос: Что же это за путь?

45. Это должен сегодня особенно понять каждый служитель, пресвитер, дьякон, пастор, административный работник, которые так во многом хотят уважения и величия. В Писании мы читаем: "*В то же время приступили ученики к Иисусу и сказали: Кто больше в Царстве Небесном? Иисус же, призвав к Себе малое дитя, поставил его посреди них и сказал: Истинно говорю вам, если не обратитесь и не будете как малые дети, не войдете в Царство Небесное*" (пер. с анг.). **Итак, кто смирит себя, как малое дитя, тот и будет большим в Царстве Небесном**. **А это значит, что обращение - изменившаяся жизнь (фаза 1) и смирение (фаза 2) - является необходимым условием величия**. Это действительно вход на путь истинного величия.

46. Дальнейший путь объясняется следующим образом: "*Иисус же, подозвав их, сказал им: вы знаете, что почитающиеся князьями народов господствуют над ними, и вельможи их властвуют ими. Но между вами да не будет так: а кто хочет быть большим между вами, да будем вам слугою; и кто хочет быть первым между вами, да будет всем рабом. Ибо и Сын Человеческий не для того пришел, чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для искупления многих*" и "*Я между вами, как служащий*".

**47. Мирской, человеческий и ложный путь к величию состоит в том, чтобы человек, утвердив свою власть, господство или авторитет, возвысился до положения господина и заставил как можно больше людей служить ему и подчиняться его повелению и кивку**. Но на истинном пути величия это не так; здесь смирение доходит до опустошения себя и превращения себя в слугу всех, "на зов каждого".

**48. Служение, то есть служение ближним, свободно выбранное свободным человеком, - вот истинный путь к величию**. Тот, кто, будучи свободным от всех, свободно выбирает быть слугой для всех и по зову каждого, находится на пути истинного величия. И тот, кто таким образом служит большинству людей, кто находится на зове большинства людей, тот и есть величайший; подобно тому как Сын Человеческий, пришел не для того, чтобы Ему служили, но чтобы послужить; не для того, чтобы все люди были на Его зове, но чтобы отдать Себя на зов всех людей, посвятить Свою жизнь и излить ее за человечество.

**49. Свободное служение человечеству, служение его нуждам, ответ на его призывы, готовность всегда сделать ему добро любым возможным способом, стремление к исполнению и стремление быть способным к исполнению, все это наиболее эффективный способ, чтобы сделать как можно больше добра в служении как можно большему числу людей - вот истинный путь величия**. Поэтому совершенно правильно желать быть великим и даже самым великим на этом правильном и истинном пути. **Он совершенно не похож на мирской путь; и невозможно, чтобы кто-то гордился достигнутым величием** на этом пути.

50. Так давайте же все стремиться к величию на этом единственно верном пути. На земном пути лишь очень немногие могут достичь величия. На этом истинном пути каждая душа может достичь его; каждая душа может быть подобна Христу, Который, "*помазанный Духом Святым и силою, ходил, благотворя и исцеляя угнетенных диаволом, ибо с Ним был Бог.*"