**Наши молитвы во имя Христа и путь обещаний Богу.**

1. "*И если чего попросите у Отца во имя Мое, то сделаю, да прославится Отец в Сыне. Если чего попросите во имя Мое, Я то сделаю*" (Иоанна 14:13, 14). Замечательное обетование, и столь же замечательное, сколь и верное, ибо это слово Господне.

2. Однако есть много людей (я был также среди них), которые думают, что они просили о чем-то во имя Иисуса, но не получили этого. То, что они просили и не получили, несомненно. И это так, когда я оборачиваюсь на некоторые сюжеты своей прошлой жизни.

3. **Тогда проблема должна быть в том, что они не просили во имя Иисуса**. Но факт заключается в том, что они завершают свои прошения словами "во имя Иисуса". Я это делаю также в каждой молитве.

ВОПРОС: Тогда в чем проблема, что христиане не получают просимое?

**4.** Для меня теперь очевидно, и благодарю весть, за то, что открывает нам глаза, что проблема неудач в просьбах к Богу лежит в плоскости того, что мы не понимаем, что значит просить во имя Иисуса.

**5. Ошибка, которую совершают очень многие, заключается в том, что они думают (неосознанно порой), что Иисус своими словами, которые мы только что прочитали, хотел поставить Себя на службу эгоистическим желаниям каждого человека; Он имел в виду, что все, на что бы ни упала их фантазия, будет дано им, если в своих просьбах они будут просто использовать Его имя**.

6. То, что это заблуждение, мы узнаем из слов апостола Иакова: "*Желаете — и не имеете; убиваете и завидуете — и не можете достигнуть; препираетесь и враждуете — и не имеете, потому что не просите. Просите, и не получаете, потому что просите не на добро, а чтобы употребить для ваших вожделений*" (Иакова 4:2, 3). Эгоизм - это грех, корень всех грехов, а Христос не является служителем греха. Поэтому Его обещание не означает, что Он будет служить потворщиком похотей всех, кто берет Его имя на уста.

ВОПРОС: Что означает имя?

7. Имя человека означает все, чего он стоит. В бизнесе имя человека представляет его самого, так и имя Иисуса представляет Господа.

ВОПРОС: Так, что тогда значит просить по имя Иисуса?

8. **Просить что-либо во имя Иисуса означает просить о том, что есть во Христе**. Теперь мы читаем, что Бог "*благословил нас всеми духовными благословениями*" во Христе (Ефесянам 1:3). Это Его Божественная сила дала нам "*все, что относится к жизни и благочестию*" (2 Петра 1:3). "*Никакого добра не утаит Он от тех, кто ходит праведно*" (Псалом 83:12, пер. с анг.).

9. **Мы не хотим ничего, кроме того, что хорошо, но мы не можем сказать, что то или иное на самом деле хорошо; поэтому мы должны просить с сердцем, подчиненным воле и замыслу Бога**. Мы должны быть уверены, что Его путь совершенен и что Он даст нам все необходимое. "*И вот какое дерзновение мы имеем к Нему, что, когда просим чего по воле Его, Он слушает нас. А когда мы знаем, что Он слушает нас во всем, чего бы мы ни просили, — знаем и то, что получаем просимое от Него*" (1 Иоанна 5:14, 15).

**10. Тот, кто просит о чем-либо по воле Божьей, непременно получит удовлетворение своей просьбы**. Это не ограничивает диапазон нашей просьбы, ибо Бог "*может сделать несравненно больше всего, чего мы просим, или о чем помышляем*" (Ефесянам 3:20). И Его любовь, побуждающая Его к действию, равна Его силе.

11. **Есть очень много вещей, о которых Бог прямо сказал нам просить. Мы можем назвать их, когда приходим к Нему. Но после того, как мы попросили все, о чем нас побуждает просить чувство нужды, мы можем попросить Его дать нам еще столько, сколько Он видит, что нам нужно, и это будет дано**. "*Также и Дух подкрепляет нас в немощах наших; ибо мы не знаем, о чем молиться, как должно, но Сам Дух ходатайствует за нас воздыханиями неизреченными. Испытующий же сердца знает, какая мысль у Духа, потому что Он ходатайствует за святых по воле Божией*" (Римлянам 8:26, 27).

**12. Употреблять имя Господа в прошениях, которые не соответствуют Его воле, - значит употреблять имя Господа всуе**: "*И не оставит Господь без вины того, кто употребляет имя Его всуе*".

ВОПРОС: Почему использовать имя Господа в бессмысленном прошении не лучше, чем легкомысленно использовать его в любом другом деле?

13. Это повод для серьезного размышления. Никто не должен говорить, что это делает молитву опасным делом. Это серьезный, но не опасный вопрос.

14. Скажут, что мы не всегда можем знать волю Господа, чтобы знать, как просить в соответствии с Его волей. Если мы не знаем воли Господа в том или ином случае, нам остается только просить, чтобы Он дал нам то, что лучше всего, - просто просить, чтобы Его воля была исполнена.

15. **Просить о том, чтобы воля Господа была исполнена, не означает, что существует опасность того, что Он не исполнит Свою волю, если мы не попросим Его об этом; но если это настоящая молитва, то она означает, что мы полностью удовлетворены тем, что Его воля будет исполнена**. **Это значит, что, помолившись таким образом, мы будем довольны результатом, принимая его как волю Господа.**

**16. Но просить не по воле Божьей, используя Его имя, - это не единственный способ тщетного использования имени Господа в молитве. Если мы просим о том, что соответствует Его воле, а затем не верим, что получаем это, то это и есть тщетное употребление имени Господа**. **Ибо если мы не верим, то и не получаем. А если мы не получаем того, о чем просим, то просим напрасно; а если мы просим напрасно, используя имя Господа, то очевидно, что мы напрасно взяли Его имя. Мы взяли Его имя на уста просто потому, что так принято, без какой-либо определенной цели**.

17. Имя Иисуса выше всякого другого имени. Оно - крепкая башня. **Это имя Отца, ибо в Нем исполняются все цели Отца.** И это имя Господа, провозглашенное Им Самим: "*Господь, Господь, Бог человеколюбивый и милосердый, долготерпеливый и многомилостивый и истинный, сохраняющий [правду и являющий] милость в тысячи родов, прощающий вину и преступление и грех, но не оставляющий без наказания, наказывающий вину*" (Исход 34:6, 7). **В этом имени содержится все, что может потребоваться любому человеку, и это имя никогда не будет опозорено неудачей**: "*Итак, имея Первосвященника великого, прошедшего небеса, Иисуса Сына Божия, будем твердо держаться исповедания нашего. Ибо мы имеем не такого первосвященника, который не может сострадать нам в немощах наших, но Который, подобно нам, искушен во всем, кроме греха. Посему да приступаем с дерзновением к престолу благодати, чтобы получить милость и обрести благодать для благовременной помощи*" (Евреям 4:14-16).

ВОПРОС: Почему часто Бог так медленно реагирует на молитву, даже если она по Его воле?

18. Однажды Павел молился о Колоссянах да и о нас тоже, и она состояла в том, чтобы они исполнились познанием воли Божией во всякой премудрости и разумении духовном (Колоссянам 1:9).

19. Я сторонник большой жажды знания Божьего. Чем лучше мы знаем Бога, тем больше мы на одной волне с Ним, понимая Его замыслы и цели. Мы становимся единомышленниками с Богом. Павел говорит Колоссянам, что человек может обладать таким объемом знаний. От скольких ошибок это знание нас избавит. Насколько тогда наши молитвы будут эффективны и четкими.

ВОПРОС: Но как мы можем получить это знание, а по сути понимания Его воли?

20. Одно из первых условий - терпение. **Обычно мы слишком торопимся учиться у Господа**. Нужно немного времени, чтобы обратиться к Господу с просьбой о мудрости, а если мы обратились с просьбой, то иногда требуется немного времени, чтобы получить ее. **Господь не всегда говорит нам о чем-то в одну минуту**.

21. Наша особенность в том, что мы хотим решить все сразу, как будто мы не ждем мудрости, которая приходит свыше и которая направит нас правильно, а мчимся вперед, действуя, как мы говорим, "по лучшему свету, который у нас есть". **Но поскольку этот "свет" - то, что мы сами извлекли из себя, то это всего лишь тьма.** Бог обещал мудрость всем, кто Его просит. **Если мы попадаем в трудную ситуацию, и дело кажется срочным, и мы просим у Господа мудрости, но не видим ответа сразу, это должно быть признаком того, что Господь не так торопится, как мы**. Он видит, что для нас будет лучше подождать некоторое время. Если бы мы только научились "ждать Господа", мы бы гораздо больше знали о Его воле.

22. Также нужно помнить, что хотя мы можем быть наполнены знанием воли Божьей, это не означает, что когда-нибудь наступит время, когда мы не сможем узнать больше. В следующем стихе, где апостол молится о том, чтобы мы "*исполнились познанием воли Его во всякой премудрости и разумении духовном*", он также молится о том, чтобы мы поступали "*достойно Бога, во всем угождая [Ему], принося плод во всяком деле благом и возрастая в познании Бога*" (Колоссянам 1:9, 10).

ВОПРОС: Как мы можем быть исполнены знания и в то же время возрастать в нем?

23. Мы не можем, если наполняемся собственной мудростью. Когда человек наполняется собственной мудростью, это фактически закрывает ему возможность учиться дальше. Но мудрость Божья, как и Его любовь, "*превосходит меру ума человеческого*". Хотя человек может быть наполнен этой мудростью, он никогда не исчерпает ее меру. Он может не знать ничего, кроме премудрости Божьей, но при этом будет существовать бесконечная глубина Божественной мудрости, о которой он не знает.

24. **Когда Бог дал Соломону мудрость и разумение, Он также дал ему широту сердца.** По мере получения мудрости, исходящей от Бога, ум будет расширяться, и он сможет возрастать в познании. **Это не дает человеку, которого наставляет Бог, стать тщеславным и надменным. Равновесие постоянно сохраняется**. **Тот, кто познал Бога, знает, что во веки веков он будет бесконечно уступать Богу, и поэтому познание Бога порождает смирение**.

25. Мало знания Бога, много предрассудков и предубеждения относительно Его сердца и образа мышления, порождает сложности в нашей жизни, и в наших отношениях к Богу. Мы многое упускаем, мало верим, не жаждем знания Бога.

26. Например, Бог нам сказал: "*Бог нам прибежище и сила, скорый помощник в бедах*" (Псалом 45:2).

ВОПРОС: Как мы мыслим, когда читаем эти слова Божьего обещания?

27. Мы с готовностью признаем, что Бог является "прибежищем и силой" для других, и даже иногда заходим так далеко, что говорим, что Он является "нашим прибежищем и силой". То есть **мы верим, что Он помог нам, и что Он поможет нам, если мы доверимся Ему. Вот тут и кроется проблема. Потому что Бог хочет, чтобы мы верили не в том, что Он вас спасет, но, что Он "нынешняя помощь" в этой беде, и не только нынешняя, но и "очень нынешняя помощь". И мы сотни молитв возносим к Богу, о будущем, не понимания, что Он уже несет ваши беды, Он нынешняя помощь.**

28. Как естественно для нас оглядываться на долгую болезнь или тяжелое испытание в прошлом, с благодарностью признавать Божью заботу и помощь во время всего этого, и в то же время бояться довериться Ему в настоящей ситуации! **Гораздо легче поверить в то, что Он нас услышал и услышит, чем в то, что Он действительно нас слышит**.

29. Мы признаем факт распятого и воскресшего Спасителя, но как слабо мы за него ухватились! Как часто мы ведем себя так, как будто считаем, что уже некого жалеть и некого спасать, как будто наш Спаситель еще погребен в новом гробу Иосифа! Но слава Богу: "*Он воскрес*!" "*Близок Господь ко всем призывающим Его, ко всем призывающим Его в истине. Желание боящихся Его Он исполняет, вопль их слышит и спасает* их" (Псалом 144:18, 19).

**30. Опять же, хорошо помнить о благодарности Богу за избавление от опасностей; но еще лучше всегда признавать Его руку**. Он заботится о нас не только для того, чтобы уберечь нас от несчастных случаев, но и для того, чтобы спасти наши жизни, когда несчастные случаи происходят.

**31. Однажды в церкви встретились два проповедника, и один из них сказал, что ему есть за что благодарить Бога, потому что, хотя его карету сбросило с насыпи, когда он ехал, он избежал травм; это было чудесное избавление. Другой сказал: "Брат мой, мне есть за что благодарить Бога больше, чем тебе, потому что я ехал по той же дороге, и ни со мной, ни с моей каретой ничего не случилось".**

32. Это непосредственная личная забота Бога, которая хранит нас во все времена. Если бы не Его милость, мы были бы отрезаны от мира. Поэтому вместо того, чтобы ждать, пока произойдет какое-нибудь великое событие и мы переживем удивительное избавление от опасности, давайте благодарить Господа за то, что Его присутствие хранит нас от опасности.

**Путь наших обещаний**

ВОПРОС: Знаете, как связаны наши молитвы к Богу, наши просьбы с тем, что мы начинаем Богу что-то обещать?

1. Мы часто хотим задеть Его благородство, обратить на себя Его как нам кажется ускользающее от наших тел внимание, умилостивить Его, склонить Его внимание к себе, и предложить сделку от которой Он не откажется, по причине как нам кажется Его божественного азарта и интереса за тем, как дальше будут развиваться события в части реализации нами того, что мы пообещали. По сути это можно выразить такими словами, как мы думаем возникающих у Бога, когда мы обещаем ему что-то: **"Ты серьезно Андрей это обещаешь? А ну ка, а ну ка посмотри, что из это выйдет, это очень интересно. Ну ладно так и быть дам тебе просимое или отвечу тебя, но смотри игра началась, ты знаешь, что будет если…"**

2. Господи мы все запланировали, решили, мы обещаем Тебе - стать лучше, выйти с Лаодикийского состояния, стать ревностными в деле Божьем, и т.д. и т. п. Каждый год, мы что-то планируем, принимаем решения, которые сродни нашим обещаниям. Но все это путь в никуда, потому что за всем этим стоит просто не понимания истинного характера наше Бога и Евангелия.

ВОПРОС: "Вы же не хотите, чтобы люди перестали принимать решения или давать обещания?" - спросит кто-то.

3. Дело все в том, Господь не просит нас их принимать какие-то решения ни давать обещаний. Он предусмотрел лучший способ. Мы не говорим, что обещания - это плохо, но есть большая разница, кто их дает. Если человек должен определенную сумму денег, то хорошо, если он пообещает ее выплатить, если у него есть средства для этого; но если он банкрот, то его обещание заплатить ничего не стоит.

4. Но например человек, который обещает жить лучше, находится в гораздо худшем положении, чем тот, кто обещает выплатить определенную сумму денег, когда он разорится. В этом случае человек может заработать деньги и тем самым выполнить свое обязательство. **Но в человеке "нет ничего доброго". Ему нечем платить, и у него нет сил исполнить обещанное добро**. Поэтому все обещания человека жить по-другому ничего не стоят. Хуже того, они приводят к тому, что люди успокаиваются на своих обещаниях, в то время как, не будь этих обещаний, они могли бы с большей готовностью убедиться в необходимости принять то лучшее, что им предлагают.

5. Невозможно жить по-другому при прежней жизни. Для того чтобы жить по-другому, нужно жить по-другому: "*злой человек из злого сокровища сердца своего выносит злое, ибо от избытка сердца говорят уста его*" (Луки 6:45). Поэтому, когда человек обещает делать добро, то это обещание делать добро из того зла, которое есть в нем.

ВОПРОС: Какие же обещания имеют ценность?

6. Обещания Бога, и только они. Апостол Петр говорит об Иисусе, Господе нашем, что "*Как от Божественной силы Его даровано нам все потребное для жизни и благочестия, через познание Призвавшего нас славою и благостию, которыми дарованы нам великие и драгоценные обетования, дабы вы через них соделались причастниками Божеского естества, удалившись от господствующего в мире растления похотью*" (2 Петра 1:3, 4). Вот обетования, которые имеют значение. **Это обетования Бога, подтвержденные клятвой, в которой Он обещает свое существование для их исполнения**.

7. Заметьте, что именно сила Господа Иисуса Христа дает нам все, что относится к жизни и благочестию. Поэтому можно с уверенностью сказать, что люди ничего не могут добавить к этой сумме. По Его обетованиям все это становится нашим.

ВОПРОС: Когда у нас есть эти обетования, какая необходимость давать другие, если у нас нет силы сделать их хорошими?

8. Наши обещания не только не нужны, но и вредны, поскольку они закрывают доступ к обетованиям Бога. Они подразумевают, что Его обещаний недостаточно. **Конечно, никто, кто хоть сколько-нибудь справедливо осознает огромную ценность Божьих обетований, не подумает дополнить их своими собственными бесполезными обещаниями.**

9. Человеческие обещания можно увидеть в их истинном свете только тогда, когда мы думаем о них как о данных Господу. **Представьте себе человека, дающего обещание Господу, а затем приходящего к Нему и просящего милости на основании данного им доброго обещания!** Если обещание на что-то годится, то именно это оно должно быть в состоянии сделать. Если человек дает обещание заплатить другому человеку какую-то сумму денег, то есть дает расписку, то на эту расписку можно что-то получить, если он на что-то годен. **Но ни один человек не осмелится прийти к Господу и отмолить какое-либо обещание, которое он дал**. **Мы просим Господа благословить нас не потому, что мы дали хорошие обещания, а потому, что Он дал обещания**. Господь говорит: "*Я, Я Сам изглаживаю преступления твои ради Себя Самого и грехов твоих не помяну*" (Исаия 43:25).

10. Христианская жизнь - это действительно жизнь. А жизнь означает рост. "*Он вырастет, как лилия*", - так говорит Господь о том, кто принадлежит Ему. Лилии растут не по решению, а впитывая элементы, которые Бог дает для их роста. Решение относится к будущему, но рост - это дело не будущего, а настоящего. **Господь не хочет, чтобы мы рассказывали Ему, что будем делать в будущем, о котором мы ничего не знаем, но просто берем растущую силу, содержащуюся в Его обетованиях, и живем по ним день за днем и час за часом**. Божьи обетования - единственная надежда человечества. Так почему бы не положиться на них и не ослабить их силу, подставив вместо них свои собственные?