**Первая Заповедь Закона Божьего. Красота и глубина заповеди.**

1. Когда Господь посетил и искупил Свой народ, чтобы взять его в землю обетованную, в землю, которую Он клялся дать Авраму, Исааку и Иакову; когда Он взял его к Себе, чтобы народ подчинялся только Ему в соблюдении Его святого закона, Он прежде всего сказал: "*Я Господь, Бог твой, Который вывел тебя из земли Египетской, из дома рабства; да не будет у тебя других богов пред лицем Моим*" (Исход 20:2,3) и т.д.

2. Израиль пропустил Божий призыв: они не поверили Ему и поэтому не смогли войти в Его покой. Они пали в пустыне. И то поколение, которое вошло в землю Ханаанскую, не вошло в "землю" и "покой", в которые Господь должен был взять народ, когда они только вышли из Египта, если бы они только уверовали. **Они все дальше и дальше удалялись от Бога, пока не отвергли Его, чтобы быть подобными народам**.

3. И они стали как все народы. Они потерпели поражение, как и их отцы до них. Ведь еще во времена Давида Господь сказал: "*не ожесточите сердец ваших, как во время ропота, в день искушения в пустыне, где искушали Меня отцы ваши, испытывали Меня, и видели дела Мои сорок лет*" (Евреям 3:8-11).

4. Но все же они ожесточили свои сердца и все дальше уходили от Господа, пока не попали в такую тьму, что это была сама тьма "сени смертной", которая есть "тьмой, без всякого порядка, и где даже свет, как тьма". И вот люди сидели там, когда для них воссиял "свет великий", свет Божий. (Исаия 9:2; Иов 10:21, 22; Матфей 4:16).

5. Пришел Христос. И снова Бог пришел, чтобы искупить Свой народ, сделать его не просто рабами, но сынами Божьими, чтобы мы "*служили Ему без страха, в святости и праведности пред Ним, во все дни жизни нашей*". И в это время Бог снова сказал: "*Из Египта призвал Я Сына Моего*".

Вопрос: Почему необходимо было направить младенца Иисуса в Египет в то время, когда Ирод истреблял невинных детей?

6. **Иисус был взят в Египет не только для того, чтобы избежать указа Ирода, ибо этого указа можно было легко избежать гораздо более коротким путем**. **Это было сделано для того, чтобы навсегда преподать всем людям глубокий духовный урок истинного освобождения из Египта**.

**7. Иисус пришел в мир, чтобы занять место человека, стать нашим заместителем и поручителем. Человечество погружено во тьму и рабство греха - тьму египетскую, тьму, которую можно почувствовать. Он сделался грехом; на Нем лежало беззаконие всех нас; Он был причислен к преступникам; Он сделался во всем подобным тем, кем заменил Себя**.

8. Поэтому Он был взят в Египет и выведен оттуда, "*да сбудется реченное о Господе через пророка: из Египта воззвал Я Сына Моего*", и чтобы этим наглядным уроком вновь и навсегда подчеркнуть великий урок, издревле преподанный всем людям, великую истину, **что люди становятся сынами Божиими только по призванию из Египта**.

Вопрос: Но в чем особенность 10 заповедей?

**9. Десять заповедей выражают весь долг человека**. **Все, что человек может сделать в праведности делом, словом или мыслью, охватывается десятью заповедями**. **Все служение человека Богу заключается в соблюдении этого Закона**.

10. И когда о Христе было написано, и это исполнилось во Христе, как Примере всего человечества, что "*из Египта Я призвал Сына Моего*", то это было просто повторением для всего человечества тех слов, которые в тот великий день Бог произнес с небес, как преамбулу ко всем десяти заповедям и их исполнению: "*Я Господь, Бог твой, Который вывел тебя из земли Египетской, из дома рабства*".

Вопрос: В чем суть этой преамбулы? В чем ее урок?

11. **Это универсальный урок: никто не может служить Богу, никто не может исполнить ни одной из десяти заповедей, пока не будет освобожден силой Божьей из тьмы Египетской, из тьмы смертной тени, из царства и рабства греха**.

12. Этому учит вся Библия. Посмотрите, например, Еф. 2:1-10: как люди мертвы в согрешениях и грехах, во тьме мира сего; ходят по законам мира сего, по наущению князя, господствующего в воздухе, начальника тьмы мира сего, духа, действующего в детях непослушания. Но Бог, богатый милосердием, воскресил нас вместе со Христом и воздвиг вместе с Ним, чтобы мы жили и ходили с Ним. И это Он сделал не по нашим делам, не из-за наших дел, а по Своей милости и благодати: "*Ибо мы - Его творение, созданы во Христе Иисусе на добрые дела, которые Бог прежде положил нам исполнять*" (пер. с анг.).

**13. Таким образом, преподается урок, что ни один человек не может творить добрые дела, если он не создан для этого силой Божьей**.

**14. После того как люди освобождены от этого злого мира в славную свободу детей Божьих и твердо стоят в свободе, которую Христос дал им, - свободе любви служить друг другу, - исполненные Духом, так что все плоды Духа сияют в жизни, отражая солнечный свет праведности, - только тогда предписываются общепринятые практические вещи христианской жизни – НО НЕ РАНЕЕ.**

Вопрос: Но почему именно так? Это тот же вопрос: «что такое практика христианской жизни?»

15. **Потому что никто не может творить добрые дела, никто не может творить практические дела христианской жизни, - кто не имеет прежде всего христианской жизни как практического дела**. И, следовательно, что освобождение от тьмы и рабства греха, обретение сыновства Божьего, способность твердо стоять в свободе, которой нас освободил Христос, обретение полноты Духа Божьего в жизни – И ЕСТЬ САМЫМИ ПРАКТИЧЕСКИМИ ВЕЩАМИ христианства, равно как и другие исходящие из этого.

16. **Более того, в каком-то смысле это более практические вещи, потому что они настолько непременно должны предшествовать остальным, что без них другие практические вещи христианской жизни вообще не видны** и даже невозможны.

**17. Поэтому, когда с горы Синай, Бог говорил голосом, потрясшим землю, о практических вещах жизни человека, Он говорил прежде всего об этой первоначальной практической вещи жизни человека - об освобождении от царства и рабства греха**.

18. Вот почему мы говорим, в первую очередь, что совершил для нас Христос, а уже потом что Он совершает в нас. Потому что самая практическая вещь - это то, что Он совершил для нас, и когда мы получаем Его, Его праведность, Его жизнь, а это значит и полную свободу от греха и царствование праведности – мы ПОЛУЧАЕМ САМУЮ СУТЬ ПРАКТИЧЕСКОГО ХРИСТИАНСТВА – суть из которой уже последует все остальное. Но многие думают что то, что последует есть практическая вещь, а то, что предшествует вещь теоретическая – ЭТО ГРУБЕЙША ОШИБКА, которая многих привела к кораблекрушению в вере.

19. Мы должны понять, что практика Христианства – заключена в первую очередь в от царства и рабства греха – которая совершается принятие верою ПРАВЕДНОСТИ ХРИСТА. И только наличие и хранение этого самого практического опыта – способно привести к выявлению и последующих практических привычек истинного христианства.

20. "*Я Господь, Бог твой, Который вывел тебя из земли Египетской, из дома рабства*". Исход 20:2. "*да не будет у тебя других богов пред лицем Моим*". - Это преамбула не только первой заповеди, но и всего Закона.

Вопрос: И что это значит?

21. Когда Бог послал Своего Единородного Сына, чтобы искупить нас, Он обновил и подчеркнул эту предварительную мысль в словах: "Из Египта призвал Я Сына Моего", и эти Бог подчеркнул преамбулу всего Закона. И все это - преамбула и весь закон - выражено в великой мысли Третьего послания Ангела: "*Вот те, которые соблюдают заповеди Божии и веру Иисуса*". Откровение 14:12.

**Избавление от Бога этого мира.**

1. "*Я Господь, Бог твой, Который вывел тебя из земли Египетской, из дома рабства; 3 да не будет у тебя других богов пред лицем Моим*" (Исход 20:2, 3).

Вопрос: Что значит иметь других богов перед Господом?

2. Поскольку истинным есть то чтобы иметь только Его одного - значит любить Его всем сердцем, всей душой, всем разумом и всеми силами, а из этого следует, что все, чем какая-либо часть моего сердца, какая-либо часть соей души, какая-либо часть моего разума или какая-либо часть моих сил отвращается от Бога, и посвящается чему-либо, кроме Бога, - **это уже само по себе означает иметь другого бога, кроме Господа**.

3. Поэтому важно для нас сейчас, обратить внимание на богов, на которых Господь указывает как на главных, которых естественно иметь всем людям перед Господом.

Вопрос: Кто же этот главный враг?

**4. Одним из них, если не главным, является "мир"**. Ибо написано: "*Не любите мира, ни того, что в мире. Если кто любит мир, в том нет любви Отца*" (1 Ин. 2:15, пер. с анг.). И: "*не знаете ли, что дружба с миром есть вражда против Бога? Итак, кто хочет быть другом миру, тот становится врагом Богу*" (Иакова 4:~~1~~4).

5. Причина этого в том, что сам "мир" имеет своего бога. **А "бог мира сего" - это "дух, действующий ныне в детях непослушания", то есть, по сути, сам сатана**. Поэтому дружба с миром - это дружба с духом мира, это общение с духом сатаны. И именно поэтому мир "враждует с Богом".

6. Писание говорит: "Весь мир лежит во зле" (1 Иоанна 5:19). Весь мир лежит в злом, в лукавом. И мысль, выраженная здесь словом "лежит", означает "постоянно лежит в покое".

7. Таким образом, человек, имеющий дружбу и общение с тем, кто лежит в своей совершенной непринужденности, и постоянно довольствующийся тем, что лежит, в лукавом, имеет тот же дух, а это может быть только дух лукавого, и, следовательно, сам по себе является "враждой с Богом". **И тот, кто находится в дружбе с лукавым, который является постоянным и непрестанным врагом Бога, тем самым делает себя "врагом Бога".**

8. Этот дух вражды описывается и в другом месте: "потому что плотские помышления суть вражда против Бога; ибо закону Божию не покоряются, да и не могут" (Римлянам 8:7). Он не может быть подвластен закону Божьему, потому что он принадлежит уму и духу сатаны, который является явным врагом Бога.

9. Но, слава Богу, есть избавление от этой вражды, есть избавление от этого нынешнего злого мира. Ибо Христос Иисус "*есть мир наш, сделавший обоих [Бога и человека] одно [разделенных этой враждой] и разрушивший между нами стену разделения, упразднив плотию Своею вражду, чтобы из двух [Бога и человека] сделать одного нового человека, устрояя мир*" (Ефесянам 2:14, 15, пер. с анг.).

**10. И хоть эта вражда и не может быть подчинена закону Божьему, во Христе каждая душа может найти ее полностью упраздненной**. И хотя такой дух враждует с Богом, во Христе каждая душа может найти этот дух полностью изгнанным, а себя - примиренным с Богом, имеющим не дух мира, но Дух Божий, чтобы знать не то, что в мире, но "*то, что даром дается нам от Бога*". **Поэтому для человека любить мир или иметь дружбу с миром - значит иметь мир своим богом.** А это в действительности означает, что бог этого мира является его богом; это означает, что служение лукавому является его богом.

11. И когда бог мира сего, лукавый, показал Христу "*все царства мира сего и славу их*" и предложил их Ему, Христос мог получить их только при условии, что "*падет ниц и поклонится*" лукавому. **И это единственные условия, на которых кто-либо в мире может получить царства мира сего и славу их, или вещи мира сего и славу их**. "*Ибо все, что есть в мире, похоть плоти, похоть очей и гордость житейская, не есть от Отца, но от мира*"

12. Ответ Христа на всю эту мысль, касающуюся Его Самого и всех, кто навеки принадлежит Ему, таков: "*отойди от Меня, сатана, ибо написано: Господу Богу твоему поклоняйся и Ему одному служи*" (Матфея 4:10).

13. И когда Иисус выступил против всего мира, против всего, что от мира, против всего мирского, против всего духа мирского, а только за Бога, "*тогда оставил Его диавол, и се, Ангелы приступили и служили Ему*" (стих 11). **И так будет всегда с каждым, кто в вере Христовой будет стоять так, как стоял Христос**.

14. Таким образом, полное отделение от мира и от всего, что от мира, - не что иное, как это, - и есть исполнение Первой заповеди. "*Вы не от мира, но Я избрал вас от мира*". "*Они не от мира, как и Я не от мира*".

15. Избавление от мира - вот путь к исполнению заповедей Божиих. И Христос "*отдал Себя за грехи наши, чтобы избавить нас от злого мира сего, по воле Божией*" (пер. с анг.)

16. **Избавление от греха - это избавление от мира**. **Избавление от мира - это избавление от греха.** **Это путь к соблюдению заповедей Божьих и веры Иисуса**.

**ПЕРВОЕ: Похоть плоти.**

1. Итак, "мир" делится на три части: "*похоть плоти, похоть очей и гордость житейская*". **И под одной или под всеми этими тремя главами проявляется идолопоклонство**.

2. Первое: "похоть плоти" - аппетит, или невоздержанность. Это определено как бог, ибо написано: "*Ибо многие, о которых я часто говорил вам, а теперь даже со слезами говорю, поступают как враги креста Христова. Их конец - погибель,* ***их бог - чрево****, и слава их - в сраме, они мыслят о земном*" (Филиппийцам 3:18, 19).

**3. Воздержание - это самоконтроль, не просто контроль над какой-то отдельной частью человека, самоконтроль в чем-то одном, это контроль над собой, над самим собой, над всем человеком**. **Но это никогда не может быть сделано самим человеком, ибо он уже находится под контролем "бога мира сего", лукавого**. Этот контроль был получен лукавым в саду и через аппетит, эту самую "похоть плоти". Поскольку человек стал подвластным "богу мира сего", рабом, "проданным под грех", он не может сам очистить себя от той власти, которой он себя отдал.

4. Но есть освобождение силой Бога, истинного Бога, Бога живого, законного Бога человека. **Бог может освободить каждого человека от власти "бога мира сего", и только таким образом любой человек может обрести контроль над собой**. Только так человек может достичь истинного самоконтроля, истинной воздержанности. И снова сначала праведность и свобода Христа – получение контроля Бога – а только потом ее демонстрация в деталях.

5. Потенциально сердце человека - это место пребывания Бога, ибо "Царство Божие внутри вас есть". Царство сердца и жизни человека принадлежит Богу: оно - только Его владычество. Через обман человека это царство было узурпировано "богом мира сего". Это было сделано по выбору человека. По выбору человека Бог, истинный Бог, вернется в Свое Царство, займет место на Своем престоле в этом Царстве и будет там править и царствовать в праведности, "*праведности Божией, через веру в Иисуса Христа во всех и на всех верующих, ибо нет различия*" (Римлянам 3:22, пер. с анг.).

6. Поэтому при ответе на вопрос, есть ли у человека другие боги или только истинный Бог, все сводится к одному вопросу: Кому принадлежит сердце? Поэтому и написано: "*Больше всего хранимого храни сердце твое, потому что из него источники жизни*" (Притчи 4:23)

7. Поскольку, таким образом, только силой Божьей человек может по-настоящему владеть собой, быть хозяином самому себе, то неизбежно следует, что использование всего, что имеет тенденцию взять человека под контроль, лишить его возможности управлять собой; использование всего, что создает привычку, которая должна быть удовлетворена, и требует, чтобы ей служили, **- это и есть обретение другого бога**. Человек, отдавший себя в руки и управляемый таким образом, относится к тем, о ком говорится в Писании: "*чей бог - чрево их*".

8. Этот принцип выражен в Писании: "*все полезно; все мне позволительно, но ничто не должно обладать мною*" (синодальный перевод). "*Все мне позволительно, ... но я не подпаду ни под какую власть*" (перевод с английского) (1 Коринфянам 6:12). **Поэтому все, что имеет тенденцию подчинить человека своей власти, является потворством идолопоклонству: это значит иметь другого бога перед Господом.**

Вопрос: Это применимо к наркотикам, алкоголю, стимуляторам, зависимостью от психологов, и так далее?

9. Теперь не только тенденция, но и положительный эффект всех стимуляторов и наркотиков заключается в том, чтобы овладеть человеком, который их употребляет. Единственный эффект любого из этих средств - вызвать аппетит, который должен быть удовлетворен любой ценой, и таким образом лишить человека всякого контроля над собой. Кроме того, это делает его не только рабом данной конкретной привычки, но и настолько ослабляет его, что в других делах он не может себя контролировать. И "от слезы до гашиша, через хмель, алкоголь, табак и опиум, мы имеем своего рода градуированную шкалу интоксикантов, которые стимулируют в малых дозах и наркотизируют в больших. Физиологическое действие всех этих средств постепенно переходит из одного в другое; все они вызывают или способны вызывать последовательный паралич различных отделов нервной системы" (Британская энциклопедия, статья "Пьянство").

10. Таким образом, Первая заповедь является основой всякой истинной воздержанности, а соблюдение этой заповеди и вера в Иисуса - единственный путь к истинной воздержанности.

**ВТОРОЕ: Похоть очей.**

1. Вторая из трех форм, в которых проявляется "мир" и идолопоклонство, это - "Похоть очей".

**2. Похоть очей можно выразить одним словом - тщеславие, а тщеславие - это просто любовь к показухе**. Что-то надевается на себя или на то, что принадлежит нам, только для демонстрации, чтобы привлечь внимание и возбудить похоть глаз других людей и заставить их завидовать нашему состоянию.

**3. Далее, со стороны нас самих это идолопоклонство выражается в том, что мы видим нечто, что есть у другого, и не успокаиваемся, пока не подражаем ему, приобретая себе подобное**.

4. То, что мы видим у других, может быть совершенно правильным, строго подобающим именно им; но, подражая нам, оно может быть совершенно неправильным и неподобающим само по себе, к тому же мы потворствуем идолопоклонству в его использовании. Ведь если бы наши глаза не видели этой вещи, то ни одна наша мысль, ни одна наша жизненная потребность не заставили бы нас иметь ее. Единственная причина нашего обладания этой вещью заключается в том, что наши глаза видели ее у кого-то другого, и обладание ею для нас - чистое идолопоклонство в похоти глаз.

5. Этот принцип идолопоклонства выражается одним словом, мирским словом "мода".

**6. Бог не создал двух одинаковых людей. Он создал каждого человека с характеристиками, которые отличают его от всех остальных во Вселенной**.

Вопрос: Знаете ли вы почему так?

7. Это сделано с определенной целью. **Мы созданы для славы Божией, то есть цель нашего сотворения состоит в том, чтобы каждый из нас в тех качествах, которые отличают его от всех остальных во вселенной, стал средством проявления Бога, отражения луча Божьего света так, как не может сделать никто другой, чтобы через каждого из нас Бог проявлялся так, как не проявляется ни через кого другого**.

Вопрос: И что для этого нужно?

8. Необходимо, чтобы каждый был соединен только с Богом, и притом всем сердцем, и всей душой, и всем разумом, и всей силой - всем существом своим НО НЕ С ЛЮДЬМИ И НЕ ОТ ЛЮДЕЙ

9. Все это подражание другим, все следование моде есть похоть очей, есть мир, есть идолопоклонство.

**10. Спросите Бога, что Он хочет, чтобы вы сделали. Для вас никогда не будет важным вопрос, делает ли это кто-то другой во всей Вселенной. Вы должны прославлять Бога, а не других**.

**11. Изучайте, в страхе Божием, себя как творение Божие; изучайте, в страхе Божием, спрашивая Его только о том, что вам носить, что вам есть, что пить, что вам делать, чтобы наиболее полно прославить Его, чтобы наиболее полно представить талант, который Он дал вам, чтобы вы использовали его только для Него, согласно вашим "нескольким способностям."**

**ТРЕТЬЕ: Гордость житейская.**

1. Еще один этап поклонения "богу мира сего", включенный в "гордость житейскую", - поклонение Маммоне, или богатству. Писание говорит: "Любовь к деньгам - корень всех зол"? (пер. с анг.).

**2. Ничто не дает мирской славы так быстро, так легко и так обильно, как деньги; и ничто не дает власти так быстро и так легко, как деньги**. И все это только потому, что Маммон - такое знакомое человечеству божество, которому люди по своей природе поклоняются.

3. И все же это идолопоклонство, это отрицание истинного Бога, это нарушение Первой заповеди, которая гласит: "*да не будет у тебя других богов пред лицем Моим*". Ибо, говорит Иисус: "*Но не можете*" - не "не должны", не "не обязаны", а "*не можете служить Богу и мамоне*".

4. Поскольку истинное поклонение Богу состоит в том, чтобы любить Бога всем сердцем, всей душой, всем разумом и всеми силами, а все, что отвлекает от Него сердце, душу, разум или силы и встает между человеком и истинным поклонением Богу, есть другой бог, **то позволение деньгам, желанию денег, любви к деньгам встать между человеком и его истинным служением Богу есть поклонение Маммоне**.

5. Это различие можно четко определить, сказав, что **соблюдение Первой заповеди - это быть правым и поступать правильно, не задумываясь ни на минуту о том, чего это будет стоить**. **Никакая сумма денег не может иметь никакого значения в вопросе служения Богу, в вопросе любви к Богу всем сердцем или к ближнему, как к самому себе**.

Вопрос: Как любовь к мамоне работает на видимых примерах в обществе?

6. Например в мире первый вопрос всегда звучит так: "Сколько это будет стоить? "Сколько я могу заработать?". Во всех сделках, во всем движении деловых отношений, в мире, путь мира и запрос мира - это только: "Сколько я могу заработать?". И если можно заработать больше, притесняя ближнего, то притеснение берет верх над любовью к ближнему, и ближнего сознательно обкрадывают.

7. Если ближний начинает дело (бизнес) того же порядка, что и тот, кто уже начал ранее, то ему намеренно недоговаривают, недосказывают, чтобы, если возможно, вытеснить его совсем из дела, чтобы оставить ранее начавшего одного, чтобы он имел все, чтобы он один был богат и имел мирскую славу своего маленького царства на перекрестке. И те, кто наиболее преуспел в этом, образуют гигантские комбинации, чтобы подавить или поглотить все меньшие, пока не останется только одна огромная комбинация, собирающая дань со всех людей в странах и даже во всем мире.

8. Но Бог написал обо всем этом, что "это человек надменный", "*Надменный человек, как бродящее вино, не успокаивается, так что расширяет душу свою как ад, и как смерть он ненасытен, и собирает к себе все народы, и захватывает себе все племена. Но не все ли они будут произносить о нем притчу и насмешливую песнь: "горе тому, кто без меры обогащает себя не своим, - на долго ли? - и обременяет себя залогами!" Не восстанут ли внезапно те, которые будут терзать тебя, и не поднимутся ли против тебя грабители, и ты достанешься им на расхищение? Так как ты ограбил многие народы, то и тебя ограбят все остальные народы за пролитие крови человеческой, за разорение страны, города и всех живущих в нем. Горе тому, кто жаждет неправедных приобретений для дома своего, чтобы устроить гнездо свое на высоте и тем обезопасить себя от руки несчастья!"* (Аввакум 2:5-9).

9. Это все "гордость жизни", которая не от Отца, а от мира. Это все поклонение мамоне. А поскольку буквальное, первоначальное значение слова "мамона" - "то, на что человек уповает", то особенно уместно назвать "упованиями" эти различные комбинации, подавляющие всякую индивидуальность и требующие дани от всех народов.

10. Организатор или президент "компании", кичащийся своими огромными доходами, не более идолопоклонник и грешник в этом деле, чем тот человек, который в меру своих сил и возможностей делает в точности то же самое. Если бы он обладал способностями или властью организатора или президента "компании", он делал бы точно то же самое, что делает сейчас, только в большей мере, уже как глава могущественной корпорации. И поэтому, безусловно, верно то, что написано: "В мире бог торговли - это бог мошенничества."

11. Все это не что иное, как поклонение Маммоне; это идолопоклонство; это иметь другого бога перед Господом; это не от Отца, а от мира; это не любить Бога всем сердцем и ближнего, как самого себя. "*Полагал ли я в золоте опору мою и говорил ли сокровищу: ты - надежда моя? Радовался ли я, что богатство мое было велико, и что рука моя приобрела много? Смотря на солнце, как оно сияет, и на луну, как она величественно шествует, прельстился ли я в тайне сердца моего, и целовали ли уста мои руку мою? Это также было бы преступление, подлежащее суду, потому что я отрекся бы [тогда] от Бога Всевышнего. Радовался ли я погибели врага моего и торжествовал ли, когда несчастье постигало его?*" (Иов 31:24-29).

12. Есть лучший путь: это путь исполнения заповедей Божиих: "*да не будет у тебя других богов пред лицем Моим*".