**Мера веры. Выход из противоречивого понимания вопроса**

1. Начнем с этого текста: "*Ибо благодатью вы спасены через веру, и сие не от вас, Божий дар*" (Ефесянам 2:8).

2. **Благодатью мы спасены, потому что именно благодать, то есть благоволение Божие, приносит спасение**. Эта благодать дается свободно и без меры каждому из нас, принося спасение всем, так что спасение Божие свободно для всех людей. Каждому из нас оно дается свободно, без меры и без остатка.

3. Благодать Божья проявлена ко всем человекам, без исключения.

4. Но уникальность нашего Бога в том, что хотя благоволение на стороне всех людей, и благодать дана всем и она всем приносит спасение, Господь никогда не заставит человека принять Его дар благодати, Его спасение.

5. Бог сделал человека свободным, и поэтому каждый человек абсолютно свободен принять это спасение или отвергнуть его по своему усмотрению. Бог не хочет и не будет иметь невольного служения.

6. Именно поэтому "благодатью вы спасены через веру".

ВОПРОС: Но зависит ли вера от нас?

7. Вера зависит от нас самих. Поэтому и написано: "*Изберите себе на сей день, кому вы будете служить*". "*Кто хочет, да берет воду жизни даром*". "*Так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий верующий в Него не погиб, но имел жизнь вечную*".

ВОПРОС: Если бы вера была создана человеком, то, что это значило бы?

8. Это значило, что мы сами по себе были бы спасители самих себя. Если мы способны родить, сформировать и таким образом обнаружить внутри себя веру – тогда от нас спасение, даже если само благоволение и благодать несущее спасение - от Бога. Но ведь вера то наша.

9. Слава Богу, что это не так. Потому что и веру Бог тоже дал нам. Мы читали "*благодатью вы спасены через веру, и то не от себя, это дар Божий*"? И написано в другом месте: "*Взирая на Иисуса, автора и совершителя веры нашей*"? И еще: "*Вера приходит от слышания, а слышание от слова Божия*"

10. **Иисус Христос - Автор веры; Слово Божие - канал, по которому она приходит; и Бог дал и Иисуса, и Слово, - точнее, дав Иисуса, Он дал Слово, а дав Слово, Он дал Иисуса, - так что во всех смыслах вера - это дар Божий**.

11. Более того - Он дал веру каждому человеку. Ибо написано: "*А праведность от веры так говорит: не говори в сердце твоем: кто взойдет на небо? то есть Христа свести. Или кто сойдет в бездну? то есть Христа из мертвых возвести. Но что говорит Писание? Близко к тебе слово, в устах твоих и в сердце твоем, то есть слово веры, которое проповедуем*" (Римлянам 10:6-8), и еще: "***но думайте скромно, по мере веры, какую каждому Бог уделил***" (Рим. 12:3).

12. Получается, что Бог вложил веру в уста и в сердце каждого человека.

ВОПРОС: И вот тут и возникает СЕРЬЕЗНАЯ ПРОБЛЕМА, именно для меня. А как Он вложил эту веру? Какой механизм? И что самое интересное – КОГДА Он это сделал?

13. Классика ответа, в том, что рождаясь человек, имеет некую меру веры. Я поддаю сомнению эту версию, по ряду причин:

- если каждый рождается с мерой веры, то как пояснить эту уживаемость веры с плотским умом и естественным отчуждением от Бога? Где тогда такая вера находится?

- если каждый рождается с мерой веры, то как эта мера веры может быть вне самого автора веры, Христа (даже если мы не говорим о самой вере Христа а говорим о нашей вере в Него. Он автор «всякой» веры)? Мера веры не может быть отделена от самого Христа, как и праведность, жизнь и спасение, закон не могут быть отделены от самой личности Христа. Если мы принимаем Христа, то принимаем и все, что в Нем. Таким образом, чтобы исправить эту проблему (именно этого второго пункта), надо принять концепцию, что есть некий неузнанный Христос от рождения в каждом или мера Святого Духа, где логично будет присутствовать некая мера веры, которая обнаруживает себя в отличии, от неузнанного Христа. Христос в неузнанности в грешнике, а некая мера веры себя обнаруживает. И эта мера веры, она якобы и подводит человека к некому будущему опыту рождения свыше. Но и эта идея проблемная, ошибочна. Тогда снова возникает вопрос, а как тогда эта меры веры находится в каждом человеке?

- Если мера веры дана каждому, от рождения – то каков смысл тогда в слышании Слова, если вера уже есть в человеке? Слово тогда не первично. Слышать слово, чтобы пришла вера при наличии уже меры веры в человеке – приводит нас к абсурду. Максимум тогда на что способно Слово, это только поддерживать и развивать меру веры к какому-то абсолютному значению веры. Но Писание и этот момент опровергает, когда говорит: "*вера приходит от слышания, а слышание от слова Божия*". Вера приходит, а не содержится от рождения.

14. И вот я попадаю в некую сложную ситуацию, где классическое представление о мере веры сдает свои позиции. И мне требуется истинное понимание вопроса, слава Богу за развитие в Слове и в Евангелии, за эти вопросы и нужные сомнения в комментариях, которые сегодня принесло христианство и за ясное желание разобраться с этой проблемой.

15. И снова мы говорим: **Слово Божие - это средство, канал веры**, ибо "*вера приходит от слышания, а слышание от слова Божия*". И в тоже время мы читаем другой текст Писания, который никак не может противоречить, но может только дополнять и расширять наше понимание: "***но думайте скромно, по мере веры, какую каждому Бог уделил***" (Рим. 12:3).

16. С одной стороны мы имеем метод и ясное заявление, что вера приходит только от слышания Слова Божьего, с другой стороны Бог ВСЕМ (без исключения), уделил меру веры.

ВОПРОС: Но как Он это сделал на самом деле, чтобы два эти принципа были в гармонии между собою? Как можно было дать всем меру веры и при этом определить приход этой веры через слышание Слова Божьего? Неужели каждый человек имел возможность слышать Слово Бога? Это просто не вкладывается в мое понимание, как такое возможно?

17. Слово Божие было услышано всеми, по крайней мере, двумя способами.

ПЕРВОЕ: Вот, что мы читаем у Павла: "*Ибо, что можно знать о Боге, явно для них, потому что Бог явил им*" (Римлянам 1:19).

18. Он явлен людям в сотворенных вещах, в видимом творении. "*Ибо невидимое Его, вечная сила Его и Божество, от создания мира через рассматривание творений видимы, так что они безответны*" (Стих 20).

19. Это значит, что через эти сотворенные вещи люди слышат слово Божие, через слышание которого и приходит вера.

20. Чтобы это было ясно видно, обратимся к десятой главе Послания к Римлянам и внимательно изучим стихи 12-18. Там сказано следующее: "*Здесь нет различия между Иудеем и* ***Еллином****, потому что один Господь у всех, богатый для всех, призывающих Его*". Обратите внимание речь не идут только об Иудеях, которые имели Писание и Слово, речь идет также от язычниках.

21. Далее следуют вопросы: "*Но как призывать [Того], в Кого не уверовали? как веровать [в] [Того], о Ком не слыхали? как слышать без проповедующего? И как проповедывать, если не будут посланы?*". То есть вопросы, которые задает Павел уникальны, они путь для нашего выхода из тупика. Павел говорит: А как можно уверовать в того о Ком не слышали? Значит, нет никакой рожденной меры веры, которая бы давала о себе знать изнутри. Павел говорит, а как вообще слышать, без проповедующего? А как вообще может быть проповедующий, если он не послан на проповедь?

22. Далее следует утверждение: **"*Но не все послушались благовествования*".**

ВОПРОС: Стоп. А, что вообще значит это заявление?

23. Павел говорит «НЕ ВСЕ». А, что звучало ВСЕМ раз не все послушались – ИМЕННО ТАК. Более того в синодальном переводе стоит слово «благовествование», в переводе КИ и оригинале – ЭТО благая весть, ЕВАНГЕЛИЕ.

24. Если не все послушались Евангелия – то значит оно звучало для ВСЕХ. А така в тексте речь идет не только об Иудеях, но и о язычниках. То Евангелие звучало для всех их. **Конечно, он все слышали его, ибо никто не несет ответственности за то, что не послушался Евангелия, если не слышал его**. Об этом свидетельствуют приведенные выше вопросы. **Итак, все они слышали Евангелие, но не все послушались его**. И об этом тоже написано: "***Но спрашиваю: разве они не слышали? Напротив, по всей земле прошел голос их, и до пределов вселенной слова их***".

25. А это вообще что-то поразительное. Речь идет о масштабе звучания этого Евангелия или Слова. Более того эти слова взяты из 18 псалма, где говорится о том, что небеса возвещают славу Божию: "*Небеса проповедуют славу Божию, и о делах рук Его вещает твердь. День дню передает речь, и ночь ночи открывает знание.* ***Нет языка, и нет наречия, где не слышался бы голос их****. По всей земле проходит звук их, и до пределов вселенной слова их*". Вы видите, что охвачены все люди, все языки, все народы.

26. **Эти последние слова - те самые, которые цитируются в Римлянам 10:18, и заметьте, что они приводятся там не только для того, чтобы показать, что все люди слышали слово Божие, но и для того, чтобы показать, что они слышали само Евангелие**.

27. Таким образом, из Слова Божьего ясно, что речь, которую небеса произносят день за днем, есть слово Божье, а знание, которое они проявляют ночь за ночью, есть знание Божье. И вот как то, что можно знать о Боге, явлено всем людям, ибо Бог таким образом показал это им. И как словом Господним были сотворены небеса (Пс. 32:6), так и через небеса и все сотворенное **это слово Божие говорит с людьми, возвещая творческую силу и славу Божию**.

ВОПРОС: И что это значит?

**28. Таким образом, все люди слышат слово Божие, а через слышание слова приходит вера, так что этим путем Бог дал веру всем**. То есть Его Слово звучит для всех, в этом Слове – лежит эта мера веры и ОНА ДАНА КАЖДОМУ в ЭТОМ СЛОВЕ, потому что к КАЖДОМУ ЭТО СЛОВО приходило, одни принимали, другие отвергали – НО КАЖДОМУ ОНО БЫЛО ДАНО, именно так ПРИХОДИЛА МЕРА ВЕРЫ К КАЖДОМУ ЧЕЛОВЕКУ.

ВОПРОС: Если это стало понятно, то снова возникает вопрос, а способность принимать это Слово, реагировать на это Слово значит от человека, значит есть в человеке в этом приемнике что-то, что отзывается на Евангелие?

29. Классическая мысль, тут может называть, совесть, воспитание, некий залог Духа Святого в человеке, некая мера веры и так далее и тому подобное. Но все это ошибочные представления. Давайте посмотрим а то же там работает в приемнике на самом деле.

30. В Послании к Римлянам 7:14-24 описан опыт каждого человека, пришедшего в мир и достигшего возраста познания и ответственности, - тот опыт, в котором он знает больше, чем делает.

31. Человек хочет делать добро, но вместо этого делает зло. Он даже ненавидит зло, но делает его «*Ибо не понимаю, что делаю: потому что не то делаю, что хочу, а что ненавижу, то делаю*» (стих 15). Он хотел бы делать добро, но зло присутствует рядом с ним и мешает ему делать то добро, которое он хотел бы. **Идет постоянная война, в которой он терпит поражение, попадает в плен и находится в рабстве.**

ВОПРОС: И вот тут внимательный исследователь и пытливый ум, должен задать вопрос: СТОП, что вообще происходит? Как так может быть, что грешник может ненавидеть зло, если он любит его и тянется к нему? Разве Писание нам не говорит: нет «*разумевающего; никто не ищет Бога все совратились с пути, до одного негодны; нет делающего добро, нет ни одного*» (Рим.3:11, 12)?

32. И это истина, так это и происходит, так было в опыте Адама. Бог сказал нам откровенную истину о нашем положении.

33. Но вот в чем дело, наш Бог удивительный Бог, и Он не может просто сложить руки наблюдать за нашей тупиковой ситуацией. Дело все в том, что Он начал действовать когда мы не просили и не могли даже попросить. И это Его действие упущено сегодня всем христианским миром, в том числе и адвентизмом.

ВТОРОЕ:

ВОПРОС: Так вот если мы все совратились, мы не делаем добро, мы не ищем Бога, то почему Бог говорит через Павла: ты хочешь делать добро, ненавидишь зло, но все равно делаешь зло?

34. Мы сейчас не говорим почему человек не может делать добро, желая его сделать – это просто невозможно в опыте плотского человека, тут требуется рождение свыше. Но мы говорим, почему человек хочет делать добро и ненавидит зло, не рассматривая то, что там на выходе. По сути о**ткуда же берется этот опыт? В чем причина этой войны у человека, этой раздвоенности?**

35. Ответ один – тут без Бога не обошлось - **Слово Божие создало эту борьбу, эту войну внутри человека**. Теперь разрешите я поясню.

**36. Когда человек избрал сатану своим господином и повелителем и как следствие согрешил, он был полностью поглощен злом и не имел ни тени желания добра; его разум был полностью удовлетворен злом и только им**. У человек не было войны внутри, была четкая определенность и путь во зле.

37. Но как я говорил выше, Бог наш Бог чудес, Он деятельный, Он не будет стоять и смотреть как гибнет человек, Он не будет ждать пока вы там что-то себе надумаете, Он идет в бой – вот такой Он наш Спаситель – полон инициатив и возможностей. И Бог сказал сатане: "***Я вражду положу*** *между тобою и между женою, и между семенем твоим и между семенем ее*".

ВОПРОС: Что это значило? К чему это привело?

38. Многие этого не понимают, и они если и не хвалятся своими добрыми делами, то хвалятся своим выбором в сторону Бога, желанием, решением. Но христиане забывают, без вражды, которую Бог положил исключительно исходя из Своего выбора, Своей благодати не было ни какого ни желания у нас ни выбора. А это значит, что мы уже в долгу перед Его благодатью даже в вопросах выбора.

**38. Вражда между человеком и сатаной разрушила его довольство злом, и теперь человек его ненавидит – но не потому, что это ваше воспитание, или живущая какая-то мера веры в вас в ее классическом христианском представлении.** Более того: в **ненависти к злу заложено стремление к добру**.

39. А теперь будьте внимательны – проследите то о чем мы сейчас говорим, это избавит вас от ложного понимания Бога и ошибочных представлений о процессах.

40. В самой ненависти ко злу – как результат сверхъестественной ВРАЖДЫ положенной Богом – заложено как раз и стремление к добру.

41. Но ПРОБЛЕМА В ТОМ, ЧТО добра нет в человеке: *«нет делающего добро, нет ни одного»*. У вас нет добра.

ВОПРОС: А где добро?

41. **Добро можно найти только в Боге**

42. **А Христос есть откровение Бога. «***И спросил Его некто из начальствующих: Учитель благий! что мне делать, чтобы наследовать жизнь вечную? Иисус сказал ему: что ты называешь Меня благим? никто не благ, как только один Бог*» (Лук. 18:18,19).

43. А если стремление к добру, а добр только Христос то это стремление **к добру есть стремление ко Христу**.

ВОПРОС: Как это доказать Писанием?

44. Обоснование этому находится в пророчестве о пришествии Христа и выражено следующим образом: "*придет Желаемый всеми народами*" (Аггей 2:7).

45. **Желание добра, которое испытывает каждый человек, есть на самом деле желание Христа, и это желание никогда не будет удовлетворено ни в одной душе, пока она не найдет Иисуса Христа Спасителем мира**. И эта работа вражды, которую заложил Бог.

**46. Таким образом, создавая вражду между человеком и сатаной, Бог открывает человеку дверь веры, канал, чтобы он мог найти Иисуса Христа и в Нем всю полноту спасения вечного Бога.** Так и написано: Иоанн "*Он пришел для свидетельства, чтобы свидетельствовать о Свете, дабы все уверовали чрез него. …Был Свет истинный, Который просвещает всякого человека, приходящего в мир*" (Иоанна 1:7, 9).

47. **Таким образом, Бог определил каждому человеку меру веры**. Вражда создает борьбу и тянет к добру – то есть ко Христу, Бог при этом везде в творении свидетельствует Своим Словом, дав канал веры, и если очень обобщить, то можно сказать, что именно т**ак Бог вложил веру в уста и в сердце каждого человека**. И каждый человек, который будет пользоваться той мерой веры, которую он имеет, будет "возрастать чрезвычайно" (2 Фес. 1:3), и в нем будет совершаться полнота спасения Божия.

48. И вот "*каждому из нас дана благодать в меру дара Христова*", и эта "*благодать Божия приносит спасение всем людям*", и эта благодать, эта благословенная милость Божия открыла всем людям дверь веры, давая им силу выбирать и способность получать полноту спасения, которое изобилие благодати так свободно дарует. "*Итак по вере, чтобы [было] по милости, дабы обетование было непреложно для всех, не только по закону, но и по вере потомков Авраама, который есть отец всем нам*" (Римлянам 4:16). И, наконец, еще раз: "*Ибо благодатью вы спасены через веру, и сие не от вас, Божий дар*".