**Праведность Божья и Дух Святой**

1. Я бы хотел сегодня показать, как работает праведность Божья и Дух Святой. Если вы сегодня для себя поймете какой на самом деле удивительный замысел Бога в вопросе праведности Христа – вы будете не только утешены – ваш жизнь станет счастливой и торжественной в таком удивительном Боге, которого мы познаем.

2. Начну с того, что хочу показать красоту Его праведности. Писание нам говорит: "*Но ныне, независимо от закона, явилась правда Божия, о которой свидетельствуют закон и пророки, правда Божия через веру в Иисуса Христа во всех и на всех верующих, ибо нет различия, потому что все согрешили и лишены славы Божией*" (Рим. 3:21-23). "*получая оправдание даром, по благодати Его, искуплением во Христе Иисусе, которого Бог предложил в жертву умилостивления в Крови Его через веру, для показания правды Его в прощении грехов, соделанных прежде*" (стихи 24, 25). "*во [время] долготерпения Божия, к показанию правды Его в настоящее время, да [явится] Он праведным и оправдывающим верующего в Иисуса*" (стих 26).

3. Это праведность Бога, Его собственная совершенная и бесконечная праведность, которая становится известной и которая проявляется. Ничто, кроме этой праведности, не принесет никому пользы. **Только Его праведность, именно такая, какая она есть в Нем, может принести пользу**. Никто и никогда не должен довольствоваться ни единым мгновением без уверенного и полного обладания этой праведностью.

**4. Она проявляется без Закона**. Но при этом, это именно та праведность, которую закон всегда требовал и требует. Закон не может проявить ее, потому что он "немощен по плоти". Поэтому теперь праведность должна быть явлена без закона. Когда же она проявляется, то есть в точности соответствует тому, что требовал закон во все времена, то закон свидетельствует о ней только удовлетворительно. Каждому, кто принимает ее, закон свидетельствует, что все его собственные требования полностью удовлетворены, что все его требования полностью выполнены.

**5. И эта праведность Божия, эта совершенная и бесконечная праведность, была принесена в мир и совершена для людей "верою Иисуса Христа"**. И эта праведность Божья, праведность Самого Бога, во всем ее совершенстве и во всей ее безграничности, явлена в полном и свободном даре всем и каждому, кто верит в Иисуса.

6. Тут собраны те, кто верит в Иисуса. Вы верите в Него уже давно, я спрошу вас:

ВОПРОСЫ: Приняли ли вы в Нем этот полный и бесплатный дар совершенной праведности Божьей? Или вы трудитесь и изнуряете свой дух, душу и тело, пытаясь стать лучше?

7. Усталая, изнуренная душа, остановись! Обратись к Иисусу. Прими совершенную праведность Божью в том полном и свободном даре, в котором она дана тебе.

8. Все ваши усилия, направленные на то, чтобы стать лучше и исполнить закон, не принесут никакой пользы, ибо здесь требуется не ваша праведность, а праведность Божья. ПОЙМИТЕ: **Закон требует не вашей праведности, а Божьей**. Не ваша праведность будет принята законом; только Божья праведность будет принята. Неважно, как сильно вы стараетесь и сколько делаете, закон никогда не засвидетельствует вашу праведность; закон засвидетельствует только праведность Бога.

9. Тогда прекратите бесплодные попытки утвердить свою правоту. **Примите совершенную праведность Бога и успокойтесь.** Эта праведность принадлежит вам, ибо вы верите в Иисуса. Тогда примите, во всей полноте, этот великий бесплатный дар Божий.

10. **Не бойтесь требовать ее: вы имеете на нее право.**

ВОПРОС:Как я могу требовать? Какое я имею право на нее?

**11. Ответ прост: в силу самого факта вашей веры в Иисуса**. Вот ваш аргумент.

12. **Но ваша вера не достигнет своей истинной цели, если вы не заявите о праведности Бога и тем самым не откажетесь от всякой мысли о том, чтобы когда-либо достичь какой-либо своей собственной праведности.**

13. Ибо вы "*оправданы даром по благодати Его искуплением, которое во Христе Иисусе*". "*С Ним искупление обильное*". "*Христос искупил нас от проклятия закона, сделавшись за нас проклятием; ибо написано: "Проклят всякий, висящий на дереве*" (пер. с анг.). Он стал проклятием за вас, и этим искупил вас от проклятия. Неужели вы сделаете эту сделку напрасной для себя, не приняв искупления, которое Он совершил?

14. И Он искупил нас, став за нас этим проклятием, особенно для того, чтобы мы могли быть оправданы, особенно для того, чтобы мы могли иметь праведность Божью. **Таким образом, совершенно очевидно, что, когда мы верим в Иисуса и не принимаем праведность Божью во всем ее совершенстве, в том полном, свободном даре, в котором она дается, мы, конечно же, нарушаем саму цель нашей веры и тем самым просто воюем против своей собственной веры**. Так пусть же все эти пути будут навсегда оставлены, и пусть вера свободно действует, чтобы принести нам все, что Бог дал и обещал!

15. Ибо Бог предложил Его "*в жертву умилостивления в Крови Его через веру, для показания правды Его в прощении грехов, соделанных прежде*". У вас есть вера в Его кровь. Тогда примите Божью праведность, которую Он намеренно провозгласил. **Не принять ее, имея веру в Его Кровь, значит нарушить саму цель и действие веры**.

16. Писание нам говорит, что эта праведность Божия объявлена вам и на вас для отпущения грехов, которые уже прошли.

ВОПРОС: Сколько ваших грехов уже прошло?

17. Все, конечно. Как только грех совершен, он уже в прошлом. Значит, выражение "грехи прошлые" охватывает все грехи, которые когда-либо появлялись в вашей жизни вплоть до того момента, пока вы слышите эти слова.

18. **И в этот момент Иисус провозглашает вам и для вас Божью праведность для прощения всех грехов, совершенных до этого момента. Верьте в это, принимайте это и радуйтесь этому вовеки**.

19. **И не бойтесь, не думайте ни на минуту, что вы не в праве требовать всего этого.**

ВОПРОС: Но как же мое ощущение осуждения? Как же моя греховность?

20. Давайте теперь посмотрим, чья это проблема, и кто ее решает на самом деле.

21. Перед тем как Иисус вернулся с земли на небо, Он обещал послать Утешителя - Святого Духа, который будет пребывать с Его народом вечно, как Его представитель. Поскольку именно помазанием Духа Он совершил все Свои дела на земле (см. Ис. 61:1-3), очевидно, что присутствие Духа - это то же самое, что и присутствие Господа. Те же наставления, советы и дела любви, которые исходили от Христа, продолжаются и от Духа.

22. Обещая Утешителя, Иисус сказал: "*и Он, придя, обличит мир о грехе и о правде и о суде*" (Иоанна 16:8). "*Законом познается грех*" (Римлянам 3:20). Но "*закон духовен*" (Римлянам 7:14).

ВОПРОС: Что это значит?

23. Закон имеет природу Духа Святого, ибо праведность закона - плод Духа.

24. Это ЗНАЧИТ: что, **ни в одной душе на земле нет убеждения в грехе, которое не было бы действием Духа Божьего**. Любое убеждение в грехе – ЭТО РАБОТА НЕ ПРОСТО ЗАКОНА – А ДУХА СВЯТОГО, ибо ЗАКОН ИМЕЕТ ПРИРОДУ ДУХА.

ВОПРОС: Что упускают многие, которые изучают вопрос убеждения в грехе, посредством Закона а точнее ДУХА СВЯТОГО?

25. **Пока Дух убеждает в грехе, он всегда является Утешителем**. Более того, именно как Утешитель он убеждает. Мало кто задумывается об этом.

ВОПРОС: Какую фундаментальную ошибку допускают многие христиане думаю о Святом Духе и том как он обличает?

26. ПЕРВОЕ: Они не знают, что **нигде не сказано, что Дух осуждает за грех**.

27. ВТОРОЕ: **Существует разница между убеждением и осуждением**.

ВОПРОС: В чем суть разницы?

**28. Убеждение - это выявление греха**. Но от того, как поведет себя человек после убеждения в грехе, зависит, будет ли он осужден или нет. Ибо "*в том-то и состоит осуждение* (ред. «суд», в синод. пер.), *что свет пришел в мир, и люди возлюбили тьму, а не свет, потому что дела их были злы*" (Иоанна 3:19, пер. с анг.).

29. **Простое указание человеку на то, что он грешник, не является осуждением; осуждение происходит от того, что человек продолжает грешить после того, как о грехе стало известно**.

ВОПРОС: Если Дух не осуждает а в первую очередь убеждает в грехе, если есть разница между осуждением и убеждением, то какой еще важнейший момент упускается христианами в отношении работы Святого Духа?

**30. Пусть сегодня наш разум усвоит мысль о том, что тот же Дух, который убеждает в грехе, убеждает и в праведности. Это всегда Утешитель. Дух не откладывает одно дело, пока исполняет другое**. Он не оставляет явление праведности, когда убеждает в грехе, и не перестает быть убедителем в грехе, когда открывает праведность. Он делает и то, и другое одновременно, и в этом утешение для всех, кто это принимает. **Он убеждает в грехе, потому что убеждает в праведности**.

31. Но давайте немного поразмышляем над этим вопросом глубже.

32. **Дух Святой есть Дух Божий - Дух Отца и Сына.** Поэтому праведность, открываемая им, есть праведность Божья. Только глядя на праведность, мы можем познать грех и его греховность.

33. Закон, через который познается грех, не является грехом, но выражает Божью праведность.

ВОПРОС: В чем проблема человека, который смотрит на Закон, который выражает праведность Божью?

34. **Человек может смотреть на грех, и если он никогда не видел ничего другого, то будет думать, что это нормально**. (Поэтому нужен Святой Дух, сама буква закона может быть бессильной для такого человека)

**35. Даже тот, кто знает, что правильно, может потерять это знание, глядя на грех, настолько велика обманчивость греха**. (грех может обмануть вас даже перед лицем Закона).

ВОПРОС: Что тогда нужно?

36. **Поэтому Дух должен открыть праведность Бога в Его Законе, прежде чем грешник сможет познать грех как грех**. Апостол говорит: "*Но я не иначе узнал грех, как посредством закона*" (Римлянам 7:7). Поэтому именно как открыватель совершенной праведности Божьей Дух убеждает в грехе. Без Духа Святого – нет никакого осознания. Вот почему когда Дух Святой покинет нечестивых в периоде Великой скорби: Закон и праведность Божью, которую по их мнению они отстаивают – не способны их просветить – потому что Святой Дух больше не убеждает их в грехе и не убеждает в праведности. Они обмануты.

ВОПРОС: Какой «эффект производства», от того, что Дух Святой, исключительно Он, открывает в Законе праведность Божью для нас? Совершает убеждение в грехе и убеждение в праведности?

37. **Чем ближе человек приближается к Богу, получая более совершенное представление о Нем, тем сильнее он ощущает свое собственное несовершенство**.

38. И снова даже в этом эффекте многие допускают ошибку в мышлении.

ВОПРОС: В чем она?

39. Они думают, что получат знание о грехе изучая себя. Это ошибка – она приводит к унынию и разочарованию.

40. Истина в том, что **знание о грехе человек получает, не изучая себя, а созерцая Бога**.

41. Приведу пример: В качестве иллюстрации возьмем человека по отношению к творениям Бога. Когда еще человек так сильно ощущает свою ничтожность, как находясь посреди океана, моря или на его берегу? Его необъятность заставляет его почувствовать свою малость. Так же, как если бы человек стоял среди высоких гор. В такой ситуации человеку не нужно смотреть на себя, чтобы понять, насколько он мал. Именно глядя вверх, на могучие дела Божьи, он понимает, что в сравнении с ними он ничтожен. Псалмопевец говорит: "*Когда взираю я на небеса Твои - дело Твоих перстов, на луну и звезды, которые Ты поставил, то что [есть] человек, что Ты помнишь его, и сын человеческий, что Ты посещаешь его?*" (Псалом 8:4, 5).

42. Если это результат соприкосновения с делами Божьими и созерцания их, то каков должен быть результат рассмотрения характера Самого Бога. "*Господь Бог есть солнце*" (Псалом 83:12). Он превосходит все небеса. "*Правда Твоя, как горы Божии, и судьбы Твои - бездна великая!*" (Псалом 35:7). Как при созерцании видимых творений Божьих рук человек ощущает свою физическую ничтожность, так и при созерцании Божьей праведности он осознает свое духовное ничтожество.

43. Утешительная весть, которую Бог посылает Своему народу, особенно в дни, непосредственно предшествующие Его пришествию, звучит так: "***Вот Бог твой***!" (см. Исаия 11:1-9). **Это означает, что в качестве необходимой подготовки к Своему пришествию Он хочет, чтобы мы познали недостаток своей праведности, созерцая Его праведность.**

44. До сих пор мы говорили о познании греха через праведность Бога. Теперь обратите внимание на то, какое утешение несет в себе то же убеждение в грехе. **Помните, что ощущение недостатка праведности вызывается откровением Божьей праведности**. **Помните также, что Дух, убеждающий как в грехе, так и в праведности, дан людям**. Христос сказал: "*И Я умолю Отца, и даст вам другого Утешителя, да пребудет с вами вовек, Духа истины, Которого мир не может принять, потому что не видит Его и не знает Его; а вы знаете Его, ибо Он с вами пребывает и в вас будет*" (Иоанна 14:16, 17).

ВОПРОС: Что из этого следует?

45. **Только то, что тот, кто принимает Духа, который своим откровением о праведности Божьей убеждает душу в грехе и позволяет ему пребывать с ним, получает тем самым праведность, которую Он приносит**. Чувство нужды само по себе обещает подачу. **Именно Бог производит ощущение недостатка праведности, которое является осуждением за грех**. Но Он делает это не для того, чтобы насмехаться над грешником и приводить его в отчаяние. **Он делает это для того, чтобы дать грешнику понять, что у Него есть то, что с избытком восполнит все, чего ему не хватает**.

46. **На самом деле, именно благодаря подаче праведности душа осознает себя нуждающейся**. **Поэтому тот, кто поверит Богу на слово, не будет подвергаться осуждению ни на минуту, хотя всегда и заново будет осознавать свое несовершенство**. Когда ему указывают на каждый новый недостаток, он может воскликнуть: "Господи, я благодарю Тебя за то, что Ты дал мне это новое, и я беру его так же свободно, как Ты даешь его". Это и есть истинное ликование в Господе.

47. Именно этой истине Бог пытался научить древний Израиль, когда изрекал Свой Закон с Синая. Закон был дан "***в руки Посредника***" (Галатам 3:19, пер. с анг.). То есть в руках Христа, ибо Он есть "*единый Посредник между Богом и человеками*" (1 Тимофею 2:5). Он - Посредник, потому что примиряет нас с Богом. Поскольку вражда заключается в том, что мы не подчиняемся закону Божьему, то примирение заключается в том, что мы вводим этот закон в сердце и разум. Таким образом, Христос является Посредником, потому что Он - средство, через которое нам передается праведность Божья.

48. Наиболее наглядно это было показано при даровании Закона на Синае. За некоторое время до этого народ погибал от жажды, и Бог сказал Моисею: "*И сказал Господь Моисею: пройди перед народом, и возьми с собою [некоторых] из старейшин Израильских, и жезл твой, которым ты ударил по воде, возьми в руку твою, и пойди; вот, Я стану пред тобою там на скале в Хориве, и ты ударишь в скалу, и пойдет из нее вода, и будет пить народ*" (Исход 17:5, 6). Это было сделано, и люди пили и ожили. Но вода, которую они пили, была чудесным образом дана Христом. Фактически она исходила непосредственно от Него. Апостол Павел говорит, что "*и все пили одно и то же духовное питие: ибо пили из духовного последующего камня; камень же был Христос*" (1-е Коринфянам 10:4). Скала, которую видел народ и которую разбил Моисей, была символом Христа.

**49. Но Хорив - это другое название Синая. Таким образом, закон Божий был произнесен с той самой горы, с которой Бог заставил течь воду, которая уже тогда утоляла их жажду.** Когда Бог сошел на гору, она стала олицетворением Его самого и Его Закона. Ни один человек не мог прикоснуться к ней, чтобы не умереть. Но в то же самое время из него текла вода, дающая жизнь. **Эта вода, которая, как мы видели, исходила от Христа, символизирует Дух, который дается всем верующим** (см. Иоанна 4:10, 13, 14; 7:37-39). В этом событии Бог дал нам прекрасный наглядный урок. Хотя закон дает знание о грехе, а грех есть смерть, закон приходит к нам в руках Посредника, передаваемого нам Духом; и "*закон Духа жизни во Христе Иисусе*" делает нас свободными от закона греха и смерти. Таким образом, заповедь Божья - это жизнь вечная.

ВОПРОС: Не в этом ли заключается суть утешения?

50. **В тот самый момент, когда к нам приходит осознание греха, открывается праведность, покрывающая и снимающая весь грех**. "*Где грех преизобиловал, там более преизобиловала благодать*" (Римлянам 5:20, пер. с анг.). Закон, который осуждает, является духовным, а Дух - это вода жизни, которая свободно дается всем, кто хочет ее принять. Может ли что-либо превзойти чудесные условия благодати "Бога всякого утешения, Отца милосердия"?