**Милосердие и справедливость Божья. Конфликт или унисон?**

1. В мире, и даже в христианском мире, распространено странное представление о том, что справедливость и милосердие - это противоположные качества, и что они не могут проявляться в одном и том же человеке в одно и то же время.

2. В давние времена в гимне, восхваляющем "милосердие", в одной из строк говорилось: "Справедливости нет в тебе места". **Это выражает распространенную идею, что правосудие сурово и жестоко, и что для того, чтобы проявить милосердие, Бог должен отбросить свое правосудие, а когда Он осуществляет правосудие, то отбрасывает милосердие**.

3. Это очень неудачная идея. Она представляет Бога изменчивым. Но дело в том, что Он не может отречься от Себя и не меняется. "*Ибо Я Господь, и не изменяюсь*" (Малахия 3:6). "*Правосудие и правота — основание престола Твоего; милость и истина предходят пред лицем Твоим*" (Псалом 88:14). Бог - от века до века; и **справедливость, и милость - части Его характера**; Он не может измениться; поэтому и справедливость, и милость Господа должны пребывать вечно, неизменными.

4. Справедливость не в меньшей степени, чем милость, проявляется в плане искупления. Так, мы читаем: "*потому что все согрешили и лишены славы Божией, получая оправдание даром, по благодати Его, искуплением во Христе Иисусе, которого Бог предложил в жертву умилостивления в Крови Его через веру, … да явится Он праведным и оправдывающим верующего в Иисуса*" (Римлянам 3:23-26). Здесь мы видим, что Бог не отбрасывает Свою справедливость при спасении людей, **но в самом акте искупления Он проявляет Свою справедливость**.

5. В скинии, которую Господь велел Моисею построить и образец которой Он показал ему на горе, главным предметом обстановки был ковчег. В этом ковчеге находились скрижали закона. Крышка ковчега называлась крышкой милосердия, и на ней были изображены два херувима, по одному с каждой стороны, обращенные друг к другу (см. Исход 25:10-21). Об этом Господь сказал: "*там Я буду открываться тебе и говорить с тобою над крышкою, посреди двух херувимов, которые над ковчегом откровения, о всем, что ни буду заповедывать чрез тебя сынам Израилевым*" (Исход 25:22). "*Когда Моисей входил в скинию собрания, чтобы говорить с Господом, слышал голос, говорящий ему с крышки, которая над ковчегом откровения между двух херувимов, и он говорил ему*" (Числа 7:89). Отсюда мы узнаем, что как скиния представляла собой место обитания Бога, соответствующее небесному храму (см. Исход 25:8; Евреям 9:23, 24; Псалом 10:4), так и **ковчег представлял собой престол Божий**. **Таким образом, закон Божий лежит в основании Его престола, но сам престол - это место милосердия**. В престоле Божьем "*Милость и истина сретятся, правда и мир облобызаются*" (Псалом 84:11). **Его престол - это престол благодати, где мы можем получить милость и найти благодать для помощи в трудную минуту** (Евреям 4:16).

6. Но кто-то несомненно, считает, что мы еще не коснулись главного вопроса. Особенно когда мы читаем следующие слова: "*Милость же Господня от века и до века к боящимся Его, и правда Его на сынах сынов, хранящих завет Его и помнящих заповеди Его, чтобы исполнять их*" (Псалом 102:17, 18). "*Ибо тот будет судим без милости, кто не оказал милости; а милость торжествует на судом*" (Иакова 2:13, перевод КИ).

ВОПРОС: Разве это не говорит о том, что милость Божья вечна только для тех, кто боится Его, и что наступит время, когда Его милость прекратится, по крайней мере, в отношении нечестивых?

7. Давайте зайдем с разных сторон, чтобы понять суть истины.

1. БОГ - ИСТОЧНИК ВСЕГО СУЩЕГО

1. Бог - Творец всего сущего. Обычно говорят, что Он сотворил все из ничего. Это верно в том смысле, что Его слово образовало миры там, где ничего не было; **но на самом деле они возникли из Его слова**. **Его слово наполнено Его собственной жизнью; поэтому верно, что все творение появилось благодаря самой жизни Бога**. **Все возникло из Него, так что в сотворении миров есть тайна воспроизводства**. Эта мысль выражена в словах псалмопевца: "*Господи! Ты нам прибежище в род и род. Прежде нежели родились горы, и Ты образовал землю и вселенную, и от века и до века Ты — Бог*" (Псалом 89:1, 2).

2. Прочитаем также следующие знакомые тексты: "*Бог, сотворивший мир и всё, что в нем, Он, будучи Господом неба и земли, не в рукотворенных храмах живет и не требует служения рук человеческих, как бы имеющий в чем-либо нужду,* *Сам дая всему жизнь и дыхание и всё*. *… ибо мы Им живем и движемся и существуем*… " (Деяния 17:24-29). "*ибо у Тебя источник жизни*" (Псалом 35:9). "*Но от Тебя все*" (1 Паралипоменон 29:14). "*достоин Ты, Господи, приять славу и честь и силу: ибо Ты сотворил все, и все по Твоей воле существует и сотворено*" (Откровение 4:11).

3. Бог не только создал все вещи через Христа, но и их дальнейшее существование зависит только от Него. Мы имеем искупление через кровь Христа: "*Ибо Им создано все, что на небе и на земле, видимое и невидимое, престолы ли, или господства, или начальства, или власти; все Им и для Него создано, и Он прежде всего, и Им все устроено*" (Колоссянам 1:16, 17, *пер. с анг.*). Христос, являющийся полнотой Божества, есть жизнь всего; От него исходит всякая сила, проявляющаяся в материи, Он все поддерживает силой Своего Слова.

2. НЕОБХОДИМОСТЬ СОГЛАСИЯ С БОГОМ

1. Таким образом, очевидно, что дальнейшее существование всего сущего зависит от его гармонии с волей Бога и подчинения ей. Это не просто произвольное требование Бога, **Он требует, чтобы все вещи подчинялись Ему не для того, чтобы удовлетворить свое властолюбие, как это было бы в случае с человеком, а потому, что только в зависимости от Него все вещи могут существовать**. "*О, человек! сказано тебе, что — добро и чего требует от тебя Господь: действовать справедливо, любить дела милосердия и смиренномудренно ходить пред Богом твоим*" (Михей 6:8). Двое не могут идти вместе, если они не согласны друг с другом. Человек не может ходить и жить с Богом, если он не находится в союзе с Ним; но **само его существование зависит от союза с Богом**. Без Бога не может быть жизни. Только в Нем мы живем, движемся и имеем свое бытие".

ВОПРОС: А что касается самой земли?

2. Что касается самой земли, то здесь нет никаких трудностей. Творение было подчинено суете, "не добровольно" (Римлянам 8:20). **Она пассивна в руках Бога, хотя и омрачена грехами людей**. Она было проклята ради человека, и еще некоторое время она стонет и мучается, ожидая избавления, которое непременно придет к ней. Ибо "*сама тварь освобождена будет от рабства тлению в свободу славы детей Божиих*" (Римлянам 8:21). Но человек вступил в союз с сатаной и его ангелами, восстав против Всевышнего. Его естественный разум теперь враждебен Богу, "*ибо закону Божию не покоряются, да и не могут*" (Римлянам 8:7).

3. Однако по милости Божьей человек продолжает свое существование, "*по милости Господа мы не исчезли, ибо милосердие Его не истощилось*" (Плач 3:22). Это долготерпение Бога направлено на спасение человека. Хотя они потеряли все права на Него, восстав против Его любви и избрав смерть, Он не желает их оставлять, и поэтому предусмотрел средства, чтобы "*изгнанные Им не были изгнаны от Него*" (2 Цар. 14:14, *пер. с анг*.). В этом проявляется великая любовь Бога. Он "*отдал Себя за нас*". "*Нет больше той любви, как если кто положит душу свою за друзей своих*" (Иоанна 15:13). "*Но Бог Свою любовь к нам доказывает тем, что Христос умер за нас, когда мы были еще грешниками*" (Римлянам 5:8). Он сделал это, когда мы были "*мертвы в согрешениях и грехах*", исключительно "по великой любви Своей, которою Он возлюбил нас", потому что Он "богат милосердием" (Ефесянам 2:4, 5).

4. Отдавая Себя за непокорных людей, чтобы таким образом примирить их с Собой, Бог показывает, как сильно Он желает, чтобы все люди имели вечную жизнь, ибо, как мы видели, только в единении с Ним есть жизнь. **И эта любовь к людям и желание, чтобы они имели вечную жизнь, ежедневно проявляется в том, что в качестве акта милости Он сохраняет жизнь мятежным людям, чтобы они могли услышать Его любящее приглашение и примириться с Ним**. Он говорит: "*Я открылся не вопрошавшим обо Мне; Меня нашли не искавшие Меня. "Вот Я! вот Я!" говорил Я народу, не именовавшемуся именем Моим. Всякий день простирал Я руки Мои к народу непокорному, ходившему путем недобрым, по своим помышлениям*" (Исаия 65:1, 2).

3. СПРАВЕДЛИВОСТЬ МИЛОСЕРДИЯ

1. Но в этом милосердии проявляется справедливость Бога. Он сотворил человека по Своему образу и подобию, наделив его способностями к наивысшему наслаждению, ибо дал ему свободу выбора пути и поставил перед ним все. **Наивысшее наслаждение возможно при самой совершенной свободе**, и Бог дал человеку эту свободу, **предоставив ему максимальную свободу выбирать все, что он пожелает**. **В этом выборе Господь не накладывает на человека абсолютно никаких ограничений**.

2. Его строгая справедливость проявляется в том, что **Он не вмешивается** в личное право человека на выбор того, что он хочет иметь. **Бог знает, что только в Нем человек может найти свое высшее благо, и поэтому Он представляет Себя перед человеком в самом привлекательном свете и умоляет его принять Его**, но Он не будет вторгаться туда, где Его присутствие нежелательно. Он не будет принуждать волю человека. Создавая человека, Он гарантировал ему совершенную свободу, и Он Сам уважает права, которыми наделил человека. Попытка заставить человека принять Его пути, какими бы совершенными они ни были, означала бы лишение его той свободы, которая неотъемлема от Бога, а значит, **означала бы поражение Его собственного замысла**. "Во свидетели пред вами призываю сегодня небо и землю: жизнь и смерть предложил я тебе, благословение и проклятие…" (Второзаконие 30:19, 20).

3. Кто выбирает Бога, тот имеет жизнь, ибо Сам Бог есть жизнь. Когда человек поддается на уговоры Господа, отдавая Ему предпочтение, Господь с радостью приходит и удовлетворяет все его нужды. **Он дает ему силу поступать правильно, или, точнее, Он Сам живет в человеке Своей праведной волей**. **И пока человек будет отдаваться Богу, до тех пор он будет жить, даже до бесконечности**. Бог обещал, что **Он никогда не оставит человека, доверившегося Ему, и поэтому человек должен жить до тех пор, пока жив Бог**. Этот человек обнаружит, что Божий план для него - это самое лучшее, что только возможно для него. В присутствии Бога - полнота радости.

4. ПРЕДОСТАВЛЯЯ ЛЮДЯМ ИДТИ СВОИМ ПУТЕМ

ВОПРОС: Но что делать тем, кто не хочет, чтобы Христос царствовал над ними? Что делать тем, кто упорствует в своем восстании против Господа?

1. Вот ответ: "*За то, что они возненавидели знание и не избрали для себя страха Господня, не приняли совета моего, презрели все обличения мои; за то и будут они вкушать от плодов путей своих и насыщаться от помыслов их. Потому что упорство невежд убьет их, и беспечность глупцов погубит их*" (Притчи 1:29-32). Они сопротивляются Духу Господню, отвергая все его мольбы, пока с ними не становится бесполезно бороться. Они категорически отказываются иметь что-либо общее с Господом, и Он позволяет им идти своим путем, который приводит их к гибели. "*Есть пути, которые кажутся человеку прямыми; но конец их — путь к смерти*" (Притчи 14:12).

2. Такие люди обречены на самоосуждение. **Их осуждение на смерть - это не просто решение судьи, а естественный результат их собственного поведения**. Они возненавидели Господа, противились всем Его уговорам и демонстрировали свое желание не иметь с Ним ничего общего. **Поскольку они категорически отказываются жить с Ним, Ему не остается ничего другого, как предоставить их самим себе, а поскольку у них нет средств к существованию, их неизбежно ждет гибель**. "*Но, по упорству твоему и нераскаянному сердцу, ты сам себе собираешь гнев на день гнева и откровения праведного суда от Бога, Который воздаст каждому по делам его*" (Римлянам 2:1-6).

3. Нечестивым дается та же любовь, что и праведникам. Часто люди говорят, что Бог был очень добр к такому-то и такому-то человеку. Это правда, но это не вся правда, и это может создать неверное впечатление. Дело в том, что Господь добр ко всем. "*Благ Господь ко всем, и щедроты Его на всех делах Его*" (Псалом 144:9). Господь - это сама доброта. Он есть любовь. Он не может быть иным, чем Он есть, и поэтому Он одинаково добр как к одному человеку, так и к другому. Он одинаково добр ко всем и настолько добр, насколько Он может быть добрым всегда. **Поэтому некоторые погибают не потому, что их не привлекла любовь Божья. А потому, что они пренебрегли этой любовью**. Ожесточив свои сердца против Божьей любви, чем больше Он проявлял к ним Свою любовь, тем больше они ожесточались. Как известно, солнце, растопляющее воск, закаляет глину.

5. СУДЬБА НЕЧЕСТИВЫХ

ВОПРОС: В этой связи, следует рассмотреть еще один вопрос: какова участь тех, кто отвергает Господа?

1. Совершенно ясно, что это разлука с Ним, ибо именно это они избрали. **По своей природе они были отделены от Господа своими грехами. Однако Бог не отпустил их, не попытавшись склонить к принятию Его путей**. Но их отказ от Его любезных предложений свидетельствовал об их решимости навсегда разлучиться с Ним, и в конце концов Он вынужден был предоставить их самим себе.

ВОПРОС: Где они могут существовать отдельно от Бога?

2. Прочтите слова псалмопевца: "*Куда пойду от Духа Твоего, и от лица Твоего куда убегу? Взойду ли на небо — Ты там; сойду ли в преисподнюю — и там Ты. Возьму ли крылья зари и переселюсь на край моря, — и там рука Твоя поведет меня, и удержит меня десница Твоя. Скажу ли: "может быть, тьма скроет меня, и свет вокруг меня сделается ночью"; но и тьма не затмит от Тебя, и ночь светла, как день: как тьма, так и свет*" (Псалом 138:7-12).

3. Нет ни одного участка вселенной, в которой можно было бы иметь место без Бога. Именно Его присутствие, и только оно, поддерживает вселенную. Поэтому очевидно, что тем, кто по собственному выбору вечно отделен от Господа, не остается ничего другого, кроме полного исчезновения. Во вселенной нет места, где человек мог бы существовать отдельно от присутствия Господа. И это именно то, что, по словам Господа, должно стать их судьбой. "*Ибо близок день Господень на все народы: как ты поступал, так поступлено будет и с тобою; воздаяние твое обратится на голову твою. Ибо, как вы пили на святой горе Моей, так все народы всегда будут пить, будут пить, проглотят и будут, как бы их не было*" (Авдий 15, 16). Это пожинание плодов их собственного пути, а именно: отвержение присутствия Духа Божьего.

6. ВЕЧНОЕ НАКАЗАНИЕ

ВОПРОС: Но, кто-то отметит, разве в Библии не сказано, что нечестивые уйдут в вечное наказание?"

1. Да, говорится, но давайте прочитаем текст. Это заключительная часть великой речи Спасителя, обращенной к ученикам незадолго до Его распятия. Описав нечестивых, Он говорит: "*И пойдут сии в муку вечную, а праведники в жизнь вечную*" (Матфея 25:46).

ВОПРОС: Но значит ли это, что нечестивые будут жить вечно?

1. Не обязательно. Это зависит от того, каким будет их наказание. В Послании к Римлянам 6:23 есть параллельный текст. "*Ибо возмездие за грех - смерть, а дар Божий - жизнь вечная через Иисуса Христа, Господа нашего*". А раз таково наказание грешников, и они должны идти в вечное наказание, то из этого следует, что они идут в вечную смерть. Это настолько ясно, насколько это можно выразить словами. И это подтверждается вдохновенным заявлением о том, что праведники будут иметь покой, "*а вам, оскорбляемым, отрадою вместе с нами, в явление Господа Иисуса с неба, с Ангелами силы Его, в пламенеющем огне совершающего отмщение не познавшим Бога и не покоряющимся благовествованию Господа нашего Иисуса Христа, которые подвергнутся наказанию, вечной погибели, от лица Господа и от славы могущества Его*" (2 Фессалоникийцам 1:7-9).

7. НЕУГАСИМЫЙ ОГОНЬ

1. Но нам сказано, что огонь, сжигающий нечестивых, не угаснет. Очень верно; и причина, по которой он не угаснет, заключается в том, что он неугасимый. "*Он очистит гумно Свое и соберет пшеницу Свою в житницу, а солому сожжет огнем неугасимым*" (Матфея 3:12). Он должен быть неугасимым, потому что это огонь славы Господней. Когда Господь придет, нечестивые будут истреблены духом уст Его и уничтожены яркостью Его пришествия (см. 2 Фессалоникийцам 2:8, *пер. с анг*.). **Этот огонь должен существовать до тех пор, пока существует Бог; но если для врагов Господа он - смерть, то для любящих Его - свет и жизнь.** Это как в случае с древним Израилем: то, что было светом для израильтян, было смятением и гибелью для египтян.

**2. Но из того, что огонь неугасимый, не следует, что то, что в него брошено, должно существовать вечно**. Совсем наоборот. Если в здании вспыхивает пожар, а пожарные не в состоянии его потушить, то неизбежным результатом является полное уничтожение здания. Так будет и с теми, кто будет брошен в неугасимый огонь последнего дня. В тексте говорится, что они будут "сожжены" неугасимым огнем. Нечестивые названы мякиной, что указывает на случай, когда они могут быть уничтожены. "*Ибо вот, придет день, пылающий как печь; тогда все надменные и поступающие нечестиво будут как солома, и попалит их грядущий день, говорит Господь Саваоф, так что не оставит у них ни корня, ни ветвей*" (Малахия 4:1).

8. ОГОНЬ ВЕЧНЫЙ

1. Сказанное о неугасимом огне прояснило проблему, которая у некоторых могла возникнуть в связи с термином "вечный огонь", в который будут отправлены нечестивые. "*Тогда скажет и тем, которые по левую сторону: идите от Меня, проклятые, в огонь вечный, уготованный диаволу и ангелам его*" (Матфея 25:41). Как мы уже видели, действие такого огня должно быть направлено на полное поглощение и уничтожение всех остатков того, что в него брошено.

2. Но мы уже приводили пример действия вечного огня. Апостол Иуда пишет о суде, уготованном дьяволу и ангелам его вместе с теми, кто служил ему, и приводит такое подобие: "*Как Содом и Гоморра и окрестные города, подобно им блудодействовавшие и ходившие за иною плотию, подвергшись казни огня вечного*" (Иуда 7). **Огонь, уничтоживший города, - это тот же огонь, который в последний день уничтожит всех нечестивых**. Это вечный огонь, но обратите внимание на его воздействие на эти города: "*Наказание нечестия дщери народа моего превышает казнь за грехи Содома:* ***тот низринут мгновенно****, и руки человеческие не касались его*" (Плач 4:6).

9. БОГ - ВСЕ ВО ВСЕМ

1. Можно было бы привести и другие тексты, но и этих достаточно, чтобы показать, чему учит Писание относительно судьбы нечестивых.

2. А теперь давайте еще раз вернемся к первоначальной мысли о милосердии Бога в связи с Его справедливостью.

3. Милость Божья длится вечно, хотя есть и такие, кто не желает ее принимать. В своем милосердии Он долго терпит их, но **Бог не может вечно терпеть мятеж в Своих владениях и быть справедливым к своим верным подданным**. Поэтому, **руководствуясь не только справедливостью, но и милосердием к тем, кто добровольно подчиняется Его власти, Он должен позволить нечестивцам понести наказание, которого они добивались**.

4. **В самом деле, было бы несправедливо не воздать нечестивцам тем, ради чего они так долго и усердно трудились**. Они совещались против Господа и против Его Помазанника, говоря: "*Разорвем узы их и отбросим от себя шнуры их*". Все их желание заключалось в том, чтобы быть предоставленными самим себе, и теперь Бог исполняет их желание. Но поскольку во Вселенной нет места, сокрытого от Бога, единственное, что для них остается, - это уничтожение. Поэтому мы читаем: "ибо делающие зло истребятся, уповающие же на Господа наследуют землю. Еще немного, и не станет нечестивого; посмотришь на его место, и нет его" (Псалом 36:9, 10).

5. Тогда исполнится замысел Божий, "в устроении полноты времен, дабы все небесное и земное соединить под главою Христом" (Ефесянам 1:10). Тогда Христос исполнит цель, ради которой Он вознесся на небо: "*Когда же все покорит Ему, тогда и Сам Сын покорится Покорившему все Ему, да будет Бог все во всем*" (1 Коринфянам 15:28). И тогда от "*всякого создания, находящегося на небе, и на земле, и под землею, и на море, и во всем, что в них*", раздастся единый голос: "*Сидящему на престоле и Агнцу благословение, и честь, и слава, и держава во веки веков*" (Откровение 5:13).