**Библия ее понимание и изучение**

Нам сегодня важно понять два вопроса:

- Как понимать Библию?

- Как изучать Библию?

А. Начнем с первого вопроса - КАК ПОНИМАТЬ БИБЛИЮ?

1. Мы читаем, что "*Все Писание богодухновенно и полезно для научения, для обличения, для исправления, для наставления в праведности, да будет совершен Божий человек, ко всякому доброму делу приготовлен*" (2 Тимофею 3:16, 17). Псалмопевец говорит: "*Слово Твое - светильник ноге моей и свет стезе моей*" (Псалом 118:105). И еще: "*В сердце моем сокрыл я слово Твое, чтобы не грешить пред Тобою*" (стих 11). Он также говорит: "*Князья сидят и сговариваются против меня, а раб Твой размышляет об уставах Твоих*" (стих 23). Все эти тексты показывают необходимость понимания Слова Божьего.

2. Увещевание к изучению Слова и указание на то, что можно получить в результате этого, содержится в Притчах 6:20-23: "*Сын мой! храни заповедь отца твоего и не отвергай наставления матери твоей; навяжи их навсегда на сердце твое, обвяжи ими шею твою. Когда ты пойдешь, они будут руководить тебя; когда ляжешь спать, будут охранять тебя; когда пробудишься, будут беседовать с тобою: ибо заповедь есть светильник, и наставление - свет, и назидательные поучения - путь к жизни*". И все это при условии, что слово изучается. Невозможно извлечь пользу из путеводителя, к которому не обращаются. **Над Писанием нужно размышлять, но никто не может размышлять над тем, чего нет в его сознании**, если мысли не наполнены словом, то размышлять можно о чем угодно только не о слове.

3. Нам сказано, что "*не хлебом одним будет жить человек, но всяким словом, исходящим из уст Божиих*". Ни один человек, ни один класс людей должен жить словом Божьим, а все люди. Они должны жить по слову. **Это означает не просто небольшую часть времени, а все время**. **Жизнь человека - это все, что он собой представляет, все, что он думает, говорит и делает.** **Поэтому Слово Божье, живущее в сердце, должно быть руководством во всех жизненных делах**. Оно тщательно готовит человека ко всем добрым делам. **Нет ни одной жизненной ситуации, ни одного стечения обстоятельств, в которых Библия не подсказала бы нам, что делать, если мы только научимся знать и слушать ее учение**.

4. Когда Христос был на земле, Он говорил со всеми классами людей, и записано, что "*простой народ слушал Его с радостью*". Среди признаков того, что Его миссия была Божественной и что Он действительно был Сыном Божьим, было и то, что "*нищим проповедано Евангелие*" (Лк. 7:22, *пер. с анг*.). **Нищие - это те, у кого меньше всего возможностей получить школьное образование, поэтому Евангелие было проповедано именно необразованным людям**. И, что самое важное, они понимали его, потому что стекались послушать Его учение.

**5. Но Писание в целом - это всего лишь слова Христа, и поэтому они могут быть поняты так же, как и слова, которые Он говорил, когда был на земле**. **Возьмем, к примеру, Послания. Они были написаны в основном для церквей. В этих церквях было не так много ученых людей.** "*Посмотрите, братия, кто вы, призванные: не много [из вас] мудрых по плоти, не много сильных, не много благородных*" (1 Коринфянам 1:26). Поэтому в церквях были и рабочие, и земледельцы, и ремесленники. Все они должны были трудиться, чтобы заработать себе на жизнь. **Они были из тех, кто в наше время говорит, что у них "*нет времени на изучение Библии*"**. Однако тот факт, что Послания были написаны именно им, говорит о том, что от них ожидали понимания. Послания были просто письмами, написанными для их наставления, исправления и утешения. Если простые люди, жившие в те времена, когда были написаны Послания, могли их понять, то, несомненно, люди, живущие в наши дни, также могут их понять.

ВОПРОСЫ: Но как же простые люди должны понимать Библию? Самим читать или чтобы кто-то прочитал за них и объяснил смысл?

6. Очевидно, первое; ведь если бы простые люди не понимали слов Христа, Он не говорил бы с ними, а апостолы не писали бы им. Если кто-то скажет, что простые люди не могут понять Писание без толкователя, который объяснит им, что оно означает, это значит, **что Христос лицеприятен к людям или что Он не может говорить достаточно просто, чтобы быть понятым неучеными**. **Это значит, что Бог зависит от людей, чтобы дать им понять Себя. Это то же самое, что сказать, что некоторые люди превосходят Бога, поскольку они могут делать то, что Бог не может делать**. **Короче говоря, эта идея возвышает определенный класс людей над Богом. Это характерно для папства, ибо папство возникло именно благодаря этой идее**.

7. "*Приносили к Нему детей, чтобы Он прикоснулся к ним; ученики же не допускали приносящих. Увидев [то], Иисус вознегодовал и сказал им: пустите детей приходить ко Мне и не препятствуйте им, ибо таковых есть Царствие Божие. Истинно говорю вам: кто не примет Царствия Божия, как дитя, тот не войдет в него*" (Марка 10:13-15). "*В то время, продолжая речь, Иисус сказал: славлю Тебя, Отче, Господи неба и земли, что Ты утаил сие от мудрых и разумных и открыл то младенцам; ей, Отче! ибо таково было Твое благоволение*" (Матфея 11:25, 26). **Таким образом, получается, что для понимания Библии человеку не нужно быть сведущим в мудрости мира сего, а необходимо опуститься до уровня малого ребенка.** Мудрец, уповающий на свою мудрость и думающий понять Писание с ее помощью, не имеет таких шансов, как ребенок. Таким образом, фактически решается вопрос о том, могут ли бедные и невежественные люди понимать Библию.

ВОПРОС: В чем заключается мудрость детства?

**8. Это простая вера.** Ребенок, пока его не обманули родители или другие люди, не знает сомнений. **Он просто верит всему, что ему говорят**. И это его единственная надежда на обучение. **Если бы у ребенка четырех лет были сомнения, которыми иногда кичатся люди старшего возраста, он бы никогда ничему не научился**. К сожалению, этой уверенностью слишком часто злоупотребляют, и ребенок узнает, что люди не всегда имеют в виду то, что говорят. **И все же нужно очень сильно обмануть ребенка, чтобы полностью изгнать из его сердца Дух веры**. Но Бог никогда не обманывает. Он "не может лгать". Поэтому каждый человек может полагаться на Его слово так же безоговорочно, как ребенок полагается на слово матери. И только так можно познать истину Божью. Именно это имел в виду Господь, когда говорил, что кто не примет Царства Божия, как малое дитя, тот не может войти в него.

9. В этом и заключается секрет понимания Библии. Воспринимайте ее так, как она написана, и верьте, что она означает именно то, что в ней написано. **Когда Библия делает ясное заявление, принимайте его именно так, как оно сказано, и не обращайтесь к другой книге или человеку, чтобы узнать, что это значит**. Правда, в каждом тексте всегда есть гораздо больше смысла, чем мы можем понять, ибо Слово Господне бесконечно, и иногда мы не можем поначалу понять никакого смысла, но он есть в словах, которые Бог изволил написать, и этот смысл нельзя найти в другом месте.

10. Есть две основные причины, по которым люди испытывают трудности с Библией, даже после того, как они соглашаются с тем, что она означает то, что в ней написано, и думают, что верят в нее. **Первая - это сила предвзятого мнения**. Они приходят к изучению Библии с определенными фиксированными идеями и думают, что должны найти эти идеи в ней. Когда они читают какой-то отрывок, который в той или иной степени противоречит их представлениям, они изменяют высказывание, чтобы оно соответствовало их идеям. **Это происходит бессознательно**. **Но они не хотят подставить свои идеи вместо библейского высказывания, а настолько твердо убеждены в том, что их идеи соответствуют Писанию, что считают, что данный отрывок нужно немного подправить, чтобы он соответствовал какому-то другому тексту**. Из этого следует принцип, который необходимо усвоить и твердо придерживаться, прежде чем надеяться получить реальную пользу от Библии, а именно: **Библия означает именно то, о чем говорится в каждом ее тексте**. **Ни один текст не может изменить другой, чтобы сделать его менее значимым или отличным от его простого прочтения**. **Правда, ни один текст не говорит обо всем, что можно сказать по тому или иному вопросу, иначе не было бы другого, написанного на ту же тему**; **но каждый текст должен оставаться таким, каким он написан**. "*Всякое слово Бога чисто; Он - щит уповающим на Него. Не прибавляй к словам Его, чтобы Он не обличил тебя, и ты не оказался лжецом*" (Притчи 30:5, 6).

**11. Другая причина - нетерпение читателя. Он не может ждать понимания текста**. **Он должен знать все сразу. Поэтому он бросается к комментатору или к человеку, которому доверяет, и спрашивает о смысле**. **Получив ответ, он думает, что знает смысл, но это не так. Даже если ему скажут точную истину, он ее не узнает**. Время от времени другой комментатор или друг дает ему другое объяснение того же самого текста, и тогда его сомнения становятся еще больше, чем прежде. Бедняга видит, что ученые люди расходятся во мнениях, и задается вопросом: "Как же я узнаю, кто из них прав?"

12. Но он может знать наверняка, если позволит Господу сказать ему об этом. "*Ибо Господь дает мудрость; из уст Его — знание и разум*" (Притчи 2:6). Знание о Боге находится в Его Слове, и только Он один может дать понимание. **Мы не получаем свет от Слова Божьего, но получаем свет в этом слове. Слово само по себе является светом**. Если вначале мы не воспринимаем свет, это не свидетельствует о том, что его нет. Он откроется нам, если мы будем долго искать. Дух Святой дается всем, кто просит о нем, и Он открывает то, что свободно дано нам Господом. И вот правило, которое Дух дал устами апостола Павла: "*Разумей, что я говорю. Да даст тебе Господь разумение во всем*" (2 Тимофею 2:7).

Б. Второй Вопрос - КАК ИЗУЧАТЬ БИБЛИЮ?

1. Мало кто знает, как по-настоящему изучать Библию. В Притчах 2:1-5 говорится о том, как нужно изучать Библию, чтобы понять ее. Давайте прочитаем этот отрывок: "*Сын мой! если ты примешь слова мои и сохранишь при себе заповеди мои, так что ухо твое сделаешь внимательным к мудрости и наклонишь сердце твое к размышлению; если будешь призывать знание и взывать к разуму; если будешь искать его, как серебра, и отыскивать его, как сокровище, то уразумеешь страх Господень и найдешь познание о Боге*".

ВОПРОС: Когда человек убеждается, что в каком-то месте есть богатая серебряная или золотая руда, что он делает?

2. Он идет туда и копает в этом самом месте.

ВОПРОС: **А как обычно поступают люди с Библией?**

**3. Как только им попадается участок, где есть особые сокровища, - а это означает место, где есть особые трудности, - они тут же отправляются копать в другое место.** Если бы они пошли в другую часть Библии, это было бы не так плохо, потому что сокровища есть везде в Библии, и тот, кто нашел их в одном месте, сможет найти их и в другом; **но обычно они идут и начинают копаться среди комментаторов, или спрашивают своего пастора или друга, что, по его мнению, это значит**. Это все равно, как если бы человек нашел признаки золота в определенном месте и сразу же отправился за сотню километров и начал копать. В мирских делах люди не так глупы.

4. Еще один момент: Когда человек копает серебро или золото, он тщательно осматривает каждый участок земли, где он копает. Тот, кто видел, как люди промывают золото, знает, что каждая частица почвы тщательно исследуется. Независимо от способа добычи, все так или иначе подвергается тщательному изучению.

**5. Итак, перед нами простые указания по изучению Библии. Сначала обратитесь к самой Библии, к конкретному отрывку, который вы хотите понять, а затем уделите самое пристальное и терпеливое внимание каждому предложению и каждому слову**. Пусть ваш ум задержится на каждом слове и каждой фразе, отмечая их связь с предыдущими и последующими, пока вы не поймете, о чем в них говорится. **Не садитесь за стол, чтобы запомнить отрывок и повторять его как попугай. Это не изучение**. **Но задавайте вопросы тексту, задавайте вопрос и позволяйте словам текста дать ответ, пока вы не сможете думать об этом, не думая о самих словах**.

**6. Многие люди, которые много читают Библию, не знают, что в ней написано, потому что они читают ее небрежно, не позволяя самой Библии сформировать их представления.** Никто не может надеяться на понимание какой-либо части Библии, если он не знает наверняка, о чем в ней говорится. Это само собой разумеется, ибо относится ко всему.

ВОПРОС: Когда человек знает, о чем говорится в тексте, что делать?

7. Вот инструкция: "*Разумей, что я говорю. Да даст тебе Господь разумение во всем*" (2 Тимофею 2:7).

ВОПРОС: **Как Он даст нам понимание?**

**8. Через наше размышление над тем, что Он говорит**. **То есть, пока мы старательно размышляем над текстом, понимание текста будет исходить из самого текста**.

ВОПРОС: Откуда же еще мы можем ожидать, что оно придет?

9. "*Ибо Господь дает мудрость; из уст Его - знание и разум*" (Притчи 2:6). **Смысл того, что говорит Господь, заключен именно в тех словах, которые Он произносит**.

ВОПРОС: Как долго человек должен размышлять над словами, прежде чем понять их?

10. Это зависит от нескольких вещей. Мы должны быть готовы, если понадобится, рассматривать их в течение десяти лет, не испытывая нетерпения. Мы должны быть настолько уверены в том, что мудрость и знание исходят из самих слов Господа, чтобы быть уверенными в том, что они действительно есть, и нигде больше их нет.

11. **Но многое зависит от того, с каким настроем мы подходим к изучению**. Дух Божий - это источник, из которого исходит Библия; Дух - это жизнь, сила и мудрость Слова. Когда мы приходим с сердцами, покорными Духу, нам не придется ждать так долго, как если бы это было наоборот.

**12. Помните, что праведность Божья открывается вере, а не разуму.** Это нисколько не умаляет значение интеллекта, но просто возвышает веру. **Бог дал человеку интеллектуальные таланты и ожидает, что он будет их использовать, но не без веры**. **Очень слабый интеллект с верой поймет Библию гораздо легче и совершеннее, чем гигантский интеллект без веры**.

13. Одновременно с изучением одного конкретного отрывка не пренебрегайте чтением и изучением других частей Библии. Библия - это единое целое, в ней один Дух и одна истина, и каждая часть непосредственно связана с каждой другой частью. Если рассматриваемый нами отрывок находится в середине главы, то нужно внимательно изучить его до начала главы и даже до начала книги, ибо **ни одна книга Библии, за исключением Притчей и Псалмов, не состоит из отдельных мыслей**. Через каждую из них проходит линия мысли, и каждый текст следует рассматривать во всей его связи.

**14. Когда ум привыкнет задумываться над Писанием**, удивительно, как приходит свет. Практически все может послужить тому, чтобы свет засиял от Слова.

15. При чтении другой части Библии, при прослушивании беседы, в разговоре даже на другую тему, - словом, тысячей различных способов, - ум может быть направлен на изучаемый текст, и свет будет сиять. **Никто не может сказать, каким образом Дух будет действовать и какими средствами он будет вести душу к истине, но нужно помнить, что в любом случае Дух направляет, и что полученное знание приходит из самого Слова, а не из какого-либо другого источника**. "*Ибо Господь дает мудрость; из уст Его - знание и разум*" (Притчи 2:6).

В. Приведу пример того как мы неверно поясняем и трактуем один библейский факт, потому что классическое толкование засело в наши головы.

1. Это связано со словам апостола Павла: "*Верно и всякого принятия достойно слово, что Христос Иисус пришел в мир спасти грешников, из которых я первый*".

2. В английском переводе «достойно слово», а «изречение».

3. В то время это было "изречение", по сути поговорка.

ВОПРОС: Что такое "поговорка"?

4. "*Поговорка - безличное, бытующее в народе изречение, пользующееся авторитетом благодаря своей очевидной истинности или здравому смыслу*".

5. В то время среди простых людей, христиан, было распространено изречение: "*Христос Иисус пришел в мир спасти грешников, из которых я первый*". Когда христианин шел по дороге, он с верой говорил: "*Христос Иисус пришел в мир спасти грешников, из которых я первый*". Когда христианин работал в поле, он с полным сердцем говорил: "*Христос Иисус пришел в мир спасти грешников, из которых я первый*". Когда христианка ходила по дому, шила, готовила, стирала, убирала, она с радостью говорила: "*Христос Иисус пришел в мир спасти грешников, из которых я первая*".

6. Сначала это "изречение" пользовалось авторитетом благодаря своей очевидной истинности и здравому смыслу, проявляющимся в сердечном опыте каждого христианина; но в конце концов Сам Бог одобрил его как "*изречение верное [изречение, полное веры], достойное всякого принятия*", и в таком виде поставил его перед миром навеки.

7. Однако сегодня это "изречение", не актуально среди простых христиан. **Сегодня, когда цитируется это место Писания, в девяти случаях из десяти оно звучит так: "*Христос Иисус пришел в мир спасти грешников, из которых Павел был первым*"**. И тогда те, кто читает или цитирует это место, размышляют о том, каким ужасным нечестивцем был Павел, а затем рассуждают: "*Если такой плохой, скверный человек, как Павел, начальник грешников, мог спастись, то, конечно, могу спастись и я, который не такой уж и грешник*".

**8. Таким образом, это благословенное изречение перестает быть изречением**. То, что Бог объявил верным и достойным всякого принятия изречением, и что Он поставил перед миром на все времена, **чтобы оно стало изречением христиан, теперь не является изречением**. Писание не говорит: "*Христос Иисус пришел в мир, чтобы спасти грешников, из которых Павел - первым*". Оно говорит: "***Христос Иисус пришел в мир спасти грешников, из которых я первый***".

9. Читать это изречение или думать о нем, как будто оно гласит: "*Христос Иисус пришел в мир спасти грешников, из которых Павел был первым*", - значит разрушать его как изречение. **Ведь существенной характеристикой изречения является то, что оно "безлично".** А "безличный" означает "не относящийся ни к какому конкретному человеку". Поэтому применить это изречение к Павлу как к начальнику грешников - значит уничтожить его как изречение.

10. То, что безлично, относится ко всем людям одинаково. Это существенное свойство изречения - быть безличным.

11. Об этом говорит и тот факт, что греческое выражение в этом изречении - это всего лишь другая форма выражения "я грешник" в молитве мытаря в Луки 18:13; оно точно соответствует словам: "*почитайте один другого высшим себя*". **Буквально невозможно, чтобы человек считал другого лучше себя, если он не верит, что тот лучше его**. **И ни один человек не может поверить в то, что другой лучше его самого, не поверив предварительно, что он сам хуже другого**. Но когда человек узнает, что он сам - начальник грешников, ему становится достаточно легко считать других лучше себя. Именно тогда он видит силу и благословение этого "верного изречения", и для него оно становится "*верным и достойным всякого принятия изречением, что Христос Иисус пришел в мир спасти грешников, из которых я - главный*" (пер. с анг.).

12. Возможно, вы еще не узнали, что вы - главный из грешников. Если это так, то вы упускаете самую благословенную часть христианского опыта.