**Урок № 3. Вавилон и выход Авраам**

1. ВАВИЛОНСКАЯ БАШНЯ И ВАВИЛОН

А. Отступление

***-*** *Вскоре некоторые из потомков Ноя стали отступать от Божьих нравственных принципов.* {ИС 72.1}

Б. Путь сомнений.

*- Одни следовали примеру Ноя и помнили своего Творца, другие же были настроены скептически и воинственно.* {ИС 72.1}

1. Сомнение – это основа греческого философии, которая была преемницей Вавилонского образа мышления.

2. Сократ был великим воспитателем Греции, а Греция, через Платона и Аристотеля, - воспитателем всего мира. О Сократе сказано: "Сократ был не "философом" и не "учителем", а скорее "воспитателем", в функции которого входило "пробуждать, убеждать и обличать" (Платон, Апология, 30 Е). Поэтому, рассматривая дело его жизни, уместно спросить не "В чем состояла его философия?", а "какова была его теория и какова была его практика воспитания?". К своей теории образования он пришел через изучение предшествующих философий, а его практика привела к платоновскому возрождению.

- "Теория воспитания Сократа имеет в своей основе глубокий и последовательный скептицизм". "Отталкиваясь от какого-либо, казалось бы, далекого принципа или положения, с которым респондент с готовностью соглашался, Сократ выводил из него неожиданное, но неоспоримое следствие, явно противоречащее оспариваемому мнению. Таким образом, он заставлял собеседника вынести суждение о самом себе, приводил его в состояние "сомнения" или "недоумения". "Прежде чем я встретил тебя, - говорит Мено в Диалоге, который Платон назвал своим именем, - мне сказали, что ты проводишь время в сомнениях и заставляешь сомневаться других; и это факт, что твои колдовства и заклинания довели меня до такого состояния" (Британская энциклопедия, статья "Сократ")

3. Платон был учеником и репортёром Сократа. Сам Сократ не оставил никаких трудов. Именно Платону мир обязан почти всем, что он знает о Сократе, особенно в том, что касается его "философии". Таким образом, в области философии, умозрения, метафизики Платон является великим глашатаем и продолжателем Сократа. Аристотель был учеником Платона, но он оторвался от особенно философских и метафизических рассуждений своего учителя и обратился специально к науке и физике. Платон склонялся к тому, что кульминацией всего должна стать философия. Аристотель склонялся к тому, что кульминацией всего должна стать наука: он хотел "свести даже философию к науке". И Аристотель, как и Платон, продолжал в образовании тот же принцип образования, который был заложен Сократом и продолжен Платоном: сомнение - путь к знанию. Ибо у Аристотеля было принято, что "хорошо излагать сомнения" - значит служить открытию истины.

4. Таким образом, в основе всей теории греческого образования, как научного, так и философского, лежало "сомнение", "глубокий и последовательный скептицизм", как это было сказано в отношении Сократа. Действительно, в слове "сомнение" выражена главная идея этой философии. История философии - это история сомнения.

В. Атеизм

*- Появились различные мнения относительно всемирного потопа. Некоторые люди, не верящие в существование Бога, считали, что потоп - это природный катаклизм*

*4 И сказали они: построим себе город и башню, высотою до небес, и сделаем себе имя, прежде нежели рассеемся по лицу всей земли.* (Быт. 11).

ДРУГИЕ ПЕРЕВОДЫ:

Пер. (дополнительный с древнееврейского)

*4 Построим город с башней до неба, — сказали люди. — Так мы прославим наше имя‚ чтобы не рассеяться по свету бесследно.*

Перевод Еврейский (Гиршу, Сончино)

*И сказали. Давайте выстроим себе город и башню — вершиной до неба, и сделаем себе имя, а не то рассеемся по всей земле.*

*-* ***Построив себе город, они затем замыслили возвести огромную башню, которая достигала бы облаков, чтобы жить в городе и в башне и больше не переселяться.*** {ИС 72.2}

ВОПРОС: Что они полагали?

*-* ***Эти люди полагали, что в случае еще одного потопа .они спасутся на этой гигантской башне, высота которой будет намного выше уровня воды во время потопа, и тогда весь мир почтит и прославит их, и они будут, как боги, господствовать над всеми людьми***  {ИС 72.3}

4. Не хотим переселения, хотим монархии

*-* ***Все это было предпринято для того, чтобы удержать народ от рассеяния*** {ПП 118.5}

***- Но строители Вавилонской башни намеревались создать монархическую форму правления, чтобы впоследствии подчинить себе всю землю****.*  {ПП 118.5}

***- Таким образом, их город стал бы центром империи, его слава вызывала бы всеобщее восхищение и преклонение всего мира и принесла бы известность его основателям****.* ***Величественная башня, возвышающаяся до небес, должна была стать памятником могущества и мудрости ее строителей, увековечивая их славу во всех грядущих поколениях.*** {ПП 118.5}

2. Выход Авраама – это Божий принцип отделения церкви от государства

ВОПРОС: Как произошло государство?

1. Несомненно, что если бы две величайшие из всех заповедей (возлюби Господа и ближнего) всегда соблюдались всеми людьми, то на земле никогда не возникло бы государства.

2. Было бы общество, но не государство. Правительство было бы полностью Божьим; Он, единственный Царь, единственный Правитель, на земле, как и на небе.

3. Было бы общество, но не было бы государства. Потому что, если бы люди любили Бога всем сердцем, всей душой, всем разумом и всей силой, и ближних своих, как самих себя, то воля Божия исполнялась бы на земле, как на небе. Все были бы единой, гармоничной, счастливой, святой семьей.

Существует существенное различие между обществом и государством.

4. "*Общество - это союз, существующий между людьми, без различия границ, без внешних ограничений и только потому, что они люди*".

5. "*Гражданское общество или государство - это совокупность людей, подчиняющихся общей власти, общим законам, то есть общество, члены которого могут быть принуждены общественной силой к соблюдению взаимных прав. В идею государства входят два необходимых элемента: законы и сила*" (Janet, Elements of Morals, p. 143.)

6. Однако это различие, хотя и является очевидным и ясным, редко признается. Более того, оно вообще не признается теми, кто стремится обеспечить союз религии и государства.

7. Но люди не соблюдали эти две "первые из всех заповедей". Они не возлюбили Бога всем сердцем; они не возлюбили ближних своих, как самих себя. Они отвергли Бога как единственного правителя, единственного суверена и стали стремиться властвовать друг над другом. Так возникла политика и государство.

8. Писание так описывает эту историю: "*Но как они, познав Бога, не прославили Его, как Бога, и не возблагодарили, но осуетились в умствованиях своих, и омрачилось несмысленное их сердце; называя себя мудрыми, обезумели, и славу нетленного Бога изменили в образ, подобный тленному человеку, и птицам, и четвероногим, и пресмыкающимся, - то и предал их Бог в похотях сердец их нечистоте, так что они сквернили сами свои тела. Они заменили истину Божию ложью, и поклонялись, и служили твари вместо Творца", "И как они не заботились иметь Бога в разуме, то предал их Бог превратному уму - делать непотребства*". (Римлянам 1:21-25, 28.)

9. Заметим, что вначале люди действительно знали Бога. Но они решили не прославлять Его, не почитать, не ставить Его на первое место во всех своих мыслях и поступках. Познав Бога, они не захотели сохранить Его в своем познании.

10. Следующим шагом было то, что они стали тщеславны в своих собственных фантазиях. Они стали считать себя мудрыми. В результате они стали глупцами, и омрачилось их глупое сердце. В своих тщеславных фантазиях они создали себе богов. А затем, чтобы помочь себе в поклонении, они сделали изображения воображаемых ими богов.

11. Образ всегда был внешней, осязаемой формой бога, которого они уже представляли себе в воображении. Воображение - это просто мысленный образ. Внешняя форма бога, будь то сияющее солнце на небе или отвратительной формы глыба дерева или камня, - это лишь внешняя форма того образа, который уже был создан внутри, в воображении человека. Таким образом, от познания истинного Бога они перешли к поклонению ложным богам. От света они ушли во тьму. От праведности они перешли к нечестию.

12. Вначале царями были их Боги, они были только наместниками этих богов-царей

13. Однако наступил момент, когда даже это томительное представление о Боге как о царе и единственном законном правителе было прервано, и человек сам принял на себя все титулы и прерогативы царя.

14. Первым человеком, сделавшим это, был Нимрод. Нимрод был первым человеком в мире, который дерзнул присвоить себе титул и прерогативу царя перед лицом еще сохраняющегося представления о Боге как о царе. И само имя, которое он носит, свидетельствует о том, что его поступок был расценен людьми, а также Господом как именно то дерзновение, о котором здесь говорится. Слово "Нимрод" "означает мятеж, высокомерное презрение и равнозначно "крайне нечестивому мятежнику"".

15. В Библии о Нимроде говорится, что "сей начал быть силен на земле". Другой перевод гласит: "Куш родил Нимрода, который был первым деспотом на земле. Он был властолюбивым тираном в глазах Иеговы, поэтому и говорится: "Даже как Нимрод, властолюбивый тиран в глазах Иеговы". (Бытие 10:8, 9)

16. То есть Нимрод был первым, кто установил могущество, силу, власть человеческого правительства в форме организованного государства. Он был первым человеком, утвердившим за собой власть и прерогативы, присвоившим себе титул царя над людьми. "Царство его вначале составляли: Вавилон, Эрех, Аккад и Халне, в земле Сеннаар". (Бытие 10:10)

17. Следовательно: "*С установлением царства Нимрода весь древний мир вступил в новую историческую фазу. Восточная традиция, считающая этого воина первым человеком, надевшим царский венец, указывает на факт более значительный, чем принятие нового украшения одежды или даже завоевание провинции. Его правление открыло миру новую систему отношений между правителем и подвластными. Власть прежних правителей опиралась на родственные чувства, а восхождение вождя было образом родительского контроля. Нимрод, напротив, был властелином территории и людей в той мере, в какой они были ее жителями, и независимо от личных связей. До этого были племена - большие семьи - общество: теперь появилась нация, политическая общность - государство. Отныне политическая и социальная история мира если не расходятся, то, по крайней мере, отличаются друг от друга*". (Empires of the Bible, chap. 6, par. 7)

18. Таково истинное происхождение государства. Государство было и остается результатом отступничества людей от Бога. Только в этом могло заключаться его происхождение; ведь если бы все люди всегда соблюдали две "первые из всех заповедей", то никакого государства не могло бы быть. Не было бы никакой человеческой власти. Все были бы в равной степени подчинены Богу; Он был бы единственным владыкой.

19. До Нимрода существовало общество. Сохранялось уважение к правам человека и его собственности. И только когда отступничество усилилось, и люди все дальше и дальше уходили от Бога, монархическая идея утвердилась и воплотилась в Нимроде.

20. Пусть никто не заблуждается. Речь идет не о том, чтобы сказать или даже намекнуть, что сейчас не должно быть никакого человеческого правительства, что не должно быть государства или даже что не должно быть монархии. Мы просто хотим сказать, что если бы никогда не было отступничества от Бога, то на земле никогда не могло бы существовать ни государства, ни человеческого правительства.

21. Правда, все это - последствия отступничества от Бога. Но когда люди отступили от Бога, все это, вплоть до такой монархии, как у Нимрода или Нерона, стало необходимым, пропорционально степени отступничества.

22. Лучше пусть будет правительство, каким бы плохим оно ни было, чем его вообще не будет. Даже такое правительство, как правительство Нимрода или Нерона, лучше, чем вообще никакого. Но без отступничества вообще не могло быть никакого человеческого правительства, а если бы отступничество не зашло так далеко, то не могло бы быть и такого правительства, как правительство Нимрода или Нерона.

23. Примеру Нимрода охотно следовали все окрестные племена, пока все они не были поглощены им. Общество кануло в лету, остались только государства, да и те повсеместно были идолопоклонными. Во всем этом регионе только Авраам поверил Богу, даже его собственные родители были идолопоклонниками. "Они служили другим богам".

23. Бог избрал Авраама отцом всех уверовавших в Бога, отцом всех тех, для кого только Бог будет их Богом. Авраам представлял собой религию Бога, начало Церкви Божьей.

24. И от этого государства Бог отделил Авраама. Он сказал Аврааму: "*пойди из земли твоей, от родства твоего и из дома отца твоего, в землю, которую Я укажу тебе*". (Бытие 12:1)

25. И, отделив Авраама от этого государства, от его страны, Бог научил людей тогда и во все времена разделять религию и государство, отделять церковь от государства.

26. И не следует забывать, что в случае с Авраамом, этим универсальным примером, отделение религии от государства было отделением отдельного верующего от государства. А поскольку Авраам в то время был Церковью и был отделен от государства, то из этого ясно следует, что истинное отделение Церкви от государства заключается в отделении отдельного члена Церкви от государства. Кроме того, само собой понятно, что если один и тот же человек одновременно является членом Церкви и государства, то в нем сразу же происходит соединение Церкви и государства.

ВОПРОС: Какие особенности выхода Авраама с государства?

1. Бог сказал Аврааму: "*Выйди из страны твоей и от родства твоего и из дома отца твоего в землю, которую Я укажу тебе", Авраам "пошел, не зная, куда идет*". (Евреям 11:8)

2. Бог еще не показал ему землю или страну, в которую он должен был пойти, и которая должна была принадлежать ему. До сих пор Господь только обещал показать ему ее.

3. Однако прежде чем Авраам сможет рассчитывать на то, что Бог покажет ему страну, которую Он обещал, и которая должна была стать его страной, **он должен был сделать три вещи. Во-первых, он должен был уйти из своей страны, во-вторых, от своих родственников, в-третьих, из дома своего отца.**

4. Он покинул свою страну, но когда он это сделал, его отец и его родственники ушли с ним в Харан и поселились там. Там умер отец его; и вот, отделившись от дома отца своего, он отправился в землю Ханаанскую.

5. Но с ним был еще один из его родственников - Лот, сын его брата. Пока Лот был с ним, Авраам не был отделен от своих родственников, хотя и был отделен от своей страны и дома своего отца. Но пока Лот был с ним, не могло наступить время, когда Бог мог показать ему землю, или страну, которую Он обещал ему дать.

6. Но наступил день, когда Лот должен был отделиться от него. Лот выбрал всю равнину Иордана, и пошел на восток, и "отделились они друг от друга". (Бытие 13:11)

7. И именно тогда Бог показал Аврааму землю, которую Он обещал ему показать, страну, которая должна была стать его страной. "*И сказал Господь Авраму, после того как Лот отделился от него: возведи очи твои и с места, на котором ты теперь, посмотри к северу и к югу, и к востоку и к западу; ибо всю землю, которую ты видишь, тебе дам Я и потомству твоему навеки*". (Бытие 13:14, 15)

8. А страна, которую Господь показал Аврааму и которую обещал ему в вечное владение, охватывала весь мир, ибо "Ибо не законом [даровано] Аврааму, или семени его, обетование - быть наследником мира, но праведностью веры". (Римлянам 4:13)

9. Поэтому, когда по слову Господа Авраам поднял глаза свои, чтобы увидеть, что покажет ему Господь, он увидел "мир грядущий", который должен стать вечным достоянием всех, кто верит. Ибо "Если же вы Христовы, то вы семя Авраамово и по обетованию наследники". (Галатам 3:29)

10. И с того дня Авраам "обитал он на земле обетованной, как на чужой", ища "лучшей страны, то есть небесной", и "города, имеющего основание, которого художник и строитель Бог" (Евреям 11:9, 16 (пер. анг.), 10). Ибо, хотя Бог и обещал, что даст Аврааму эту землю и потомству его после него, однако, пока он находился в этом мире, Бог действительно "не дал ему на ней наследства ни на стопу ноги". (Деян. 7:5)

11. Обратите внимание: Бог призвал Авраама из его первоначальной страны и тем самым отделил его от нее. Затем Он не дал ему даже ступить в какую-либо другую страну этого мира.

12. Авраам в то время представлял религию Бога. Господь, поступив таким образом с Авраамом и записав это, показал на все времена и для всех людей, что по Его воле должно быть абсолютное отделение Его религии от любого государства. И показывая, таким образом, полное отделение Его религии от любого государства, Он показывает, что это отделение заключается в отделении отдельного верующего Его религии от любого государства. Ходите ли вы "по стопам веры отца нашего Авраама", друга Божия?. (Римлянам 4)

13. Авраам, представлявший в то время Церковь Христову, был, таким образом, полностью отделен Господом от всех государств и стран на земле, и тем самым, всем людям была показана, изначальная истина Евангелия Христова, что должно быть полное отделение Церкви от государства и что Церковь Христова никогда не может иметь никакой страны в мире. И показывая, что Церковь Христова никогда не может иметь никакой страны в этом мире, Он показывает, что отдельные члены Церкви Христовой никогда не могут иметь никакой страны в этом мире, ибо то, что составляет Церковь Христову, - это отдельные ее члены.

14. И когда Христос, как обещанное Семя, пришел в мир людей и был среди людей, то в Нем, как прежде в Аврааме, была представлена религия Бога и Церковь Христа. И Он всегда придерживался того же принципа разделения религии и государства, который Он, Сам представил миру в жизни и записях относительно Авраама.

15. Он отказался признать даже признак желания народа сделать Его царем (Иоанна 6:15). Он отказался, когда Его просили, выступить в роли судьи или разделителя людей в отношении прав собственности (Луки 12:13-15). Он отказался признать национальные границы, стену разделения, которую Израиль в своей исключительности воздвиг между собой и другими народами. Он отказался судить или позволять другим судить кого-либо за то, что тот не верит в Него. (Иоанна 12:47, 48) Он ясно заявил, что хотя Он и царь, но Его царство не от мира сего, и оно никак не связано с этим миром. (Иоанна 18:36) Он ясно заявил об отделении, Своей религии от государства, "отдавайте кесарево кесарю, а Божие Богу". (Марка 12:17) И когда Он послал Своих учеников с небесным поручением проповедовать Евангелие Его Царства, Он послал их не к какому-то одному народу, а "крестя их во имя Отца и Сына и Святаго Духа" (Матфея 28:19). Он послал их проповедовать Евангелие не одному конкретному, избранному, исключительному народу, но "всякой твари".

16. Таким образом, мы снова видим, что на каждом этапе основополагающего принципа религии Бога и Церкви Христа, от начала и до конца мира, требуется абсолютное отделение религии от государства - полный отрыв Его Церкви от каждого государства и страны в мире, а также от самого мира.