**Мои грехи перед Богом. Бедный я человек.**

1. Писание нам говорит: "*Ты положил беззакония наши пред Тобою и тайное наше пред светом лица Твоего*" (Псалом 89:8).

ВОПРОСЫ: Это - повод для радости или для печали, для радости или для уныния?

2. Тысячи раз я слышал, как большинство тех, кто читает эти слова, испытывают чувство страха и ужаса. Даже если люди и повторяют слова Библии, что Бог прощает грехи, то это звучит с их уст как слова заклинания, которые выражают желаемое за действительное.

3. Их сердца в страхе, по сути осознание греховности их грехов превратили их сердца и мужество в воск.

4. Мысль о том, что все их грехи открыты перед Богом, приводит их в трепет, и они хотят забыть об этом. Они не могут избавиться от мысли (часто на внутренне глубоком уровне), что Бог - это суровый, непримиримый тиран, постоянно ищущий, за какой бы грех обвинить Свои творения.

5. И вот они представляют себе, что Бог строго следит за этими грехами, чтобы взыскать за каждый из них. Это суждение о Боге по человечески; это превращение Его в такого же человека, как и они сами.

ВОПРОСЫ: Соответствует ли это истине? Так ли это на самом деле?

6. Я хотел бы чтобы мы сегодня увидели снова новые грани Бога, широту и красоту Его мышления, и величие Его славы. Мы воспользуемся одной фундаментальной аксиомой или формулой, что провести расследование этого вопроса и проверить Бога на прочность в этой проблеме. Мы зайдем настолько глубоко насколько это возможно, понаблюдаем за Богом, оценим Его слова и проведем СУД над Его виденьем ситуации – и по результатам этого суда мы или оправдаем Его и придем в ужас от этой правды, или оправдаем Его получим что-то другое, но в любом случае нам не получится оправдать себя, и все мы понимаем, что мы грешники, суть в только в том, с чем мы останемся и какие результаты суда мы получим, после того как в любом случае оправдаем Его.

7. Аксиома Писания нам говорит "*все, что писано было прежде, написано нам в наставление, чтобы мы терпением и утешением из Писаний сохраняли надежду*" (Римлянам 15:4).

ВОПРОС: Что значат эти слова?

8. Это значит, что Писание мы обязаны рассматривать в первую очередь как источник надежда и утешение.

9. Давайте посмотрим, к чему приводит то, что Бог выставляет наши тайные грехи на свет Своего лица. Но перед эти спросим себя

ВОПРОС: Что если бы грехи были открыты перед вам, семьей, близкими, дальними, миром, небожителями, ангелами?

10. Это был бы величайший позор, стыд, страх, боль, все самое больное, возникло бы в нашем сердце.

ВОПРОС: Если бы в этот момент времени вас спросили бы, как ты думаешь, мир, люди, ангелы и небожители – оценили тебя положительно или отрицательно, что бы вы ответили?

11. Без промедления – вы сказали бы – только отрицательно.

ВОПРОС: Если бы вас спросили, как ты думаешь готовы ли после того что узнала о вас земля и небо, иметь с вами какие-то дела?

12. Вы бы ответили, даже я не хотел бы иметь с таким человеком дело если бы узнал бы всю эту подноготную, не говоря уже о всех остальных.

ВОПРОС: В чем проблема такого мышления?

13. Такое мышление ни в коем случае нельзя применять к Богу. Наш Бог ИНОЙ.

14. Вся наша трагедия, что мы проецируем шаблоны и модели оценки и поведения между творениями к Богу. Сейчас вы посмотрите вместе со мною, как Бог будет ломать ваши стереотипии.

15. Для начала возьмем то замечательное благословение, которое Бог повелел Аарону и его сыновьям произнести над сынами Израилевыми: "*да благословит тебя Господь и сохранит тебя! да призрит на тебя Господь светлым лицем Своим и помилует тебя! да обратит Господь лице Свое на тебя и даст тебе мир!*" (Числа 6:24-26).

16. Итак, мы видим в сиянии лица Господня есть благодать.

ВОПРОС: Если там есть БЛАГОДАТЬ, а что вообще делает благодать?

17. Благодать Божья приносит спасение (Тит 2:11). "*Благодатью вы спасены*" (Ефесянам 2:9). "*в Котором мы имеем искупление Кровию Его, прощение грехов, по богатству благодати Его*" (Ефесянам 1:7). "*когда умножился грех, стала преизобиловать благодать*, *дабы, как грех царствовал к смерти, так и благодать* ***воцарилась через праведность к жизни вечной*** *Иисусом Христом, Господом нашим*" (Римлянам 5:20, 21).

ВОПРОС: Если благодать приносит прощение, спасение и вечную жизнь, а она есть перед сиянием лица Божьего, то что же тогда перед сиянием лица Божьего?

18. Однозначно, там только прощение, спасение и вечная жизнь.

19. Это уже веселее согласитесь. Но это не все. Кроме того, в возвышении лика Господа над нами есть мир. Мир противоположен вражде и раздору. Грех - это вражда, "*потому что плотские помышления суть вражда против Бога; ибо закону Божию не покоряются, да и не могут*" (Римлянам 8:7).

ВОПРОС: Скажите, а что значит, когда Бог дарует вам мир при этом враждует с грехом?

20. **Дарование мира - это отнятие греха и дарование праведности**. "*И вас, бывших некогда отчужденными и врагами, по расположению к злым делам,* ***ныне примирил в теле Плоти Его, смертью Его, [чтобы] представить вас святыми и непорочными и неповинными пред Собою***" (Колоссянам 1:21, 22). "*Ибо Он есть мир наш, соделавший из обоих одно и разрушивший стоявшую посреди преграду, упразднив вражду Плотию Своею… дабы из двух создать в Себе Самом одного нового человека, устрояя мир*" (Ефесянам 2:14-15).

21. Обратите внимание на важную деталь:

А. Он примирил нас в теле плоти Своей, в греховной природе. Каким образом? Соединил человечество и Бога в Себе. Что обязательно нужно было сделать далее? Умертвить все ветхое, всех нас в плоти Своей – путем смерти.

Б. Вечная смерть нужна была не так Ему как нам, чтобы что? Чтобы Он мог воскреснуть но самое важное чтобы могли воскреснуть мы Нем. Но для чего? Чтобы теперь Он мог представить нас святыми и непорочными, ибо такими Он теперь нес нас в Себе.

22. Он отнял грех и даровал праведность. Таким образом, в поднятии Божьего лица на нас происходит снятие греха и дарование праведности.

23. А сейчас Давид будет уничтожать наши предвзятости и наше человеческое представление о Нем, посмотрите о каком уникальном Боге - Он говорит:

24. Псалмопевец говорит: "*Многие говорят: "кто покажет нам благо?" - и тут же дает ответ: "Яви нам свет лица Твоего, Господи*!" (Псалом 4:7).

ВОПРОС: Что говорит Давид?

25. Он говорит уникальную мысль, что Свет лика Господня приносит благо, добро. Поэтому, когда наши тайные грехи предстают в свете Его лика, на их место приходит Его благость, добро.

26. Так, когда грех угнетал душу псалмопевца, он говорил: "*Что унываешь ты, душа моя, и что смущаешься? Уповай на Бога, ибо я буду еще славить Его, Спасителя моего и Бога моего*" (Псалом 41:6, синодальный перевод, не передает точности). "*Что ты унываешь, душа моя, и что ты тревожишься во мне? надейся на Бога, ибо я еще буду хвалить Его за помощь лика Его*" (Псалом 42:5, перевод с анг.).

27. Это значит, что ты чувствуешь себя плохо, не тогда когда твои грехи и ты предстоят перед Ним, а плохо если этого НЕТ. И чтобы иметь утешение и благо, надо предстать пред Его лице. И если для людей – такое предстояние приведет вас к позору, то в отношении к Богу это приведет только к благу, чести и добру.

28. О практической помощи, оказываемой светом лика Господня, сказано следующее: "*Боже, мы слышали ушами своими, отцы наши рассказывали нам о деле, какое Ты соделал во дни их, во дни древние: Ты рукою Твоею истребил народы, а их насадил; поразил племена и изгнал их; ибо они не мечом своим приобрели землю, и не их мышца спасла их, но Твоя десница и Твоя мышца и свет лица Твоего, ибо Ты благоволил к ним*" (Псалом 43:2-4). Прочитайте еще раз о благословениях, которые приходят со светом Божьего лика: "*Правосудие и правота - основание престола Твоего; милость и истина предходят пред лицем Твоим. Блажен народ, знающий трубный зов! Они ходят во свете лица Твоего, Господи, о имени Твоем радуются весь день и правдою Твоею возносятся, ибо Ты украшение силы их*". (Псалом 88:15-18). Таким образом, мы видим, что когда Господь озаряет нас Своим лицом, то в его взгляде присутствуют милость и истина. Его милость вкладывает Свою истину во внутренности тех, кто ходит в свете Его лица.

29. Когда избранный народ находился в вавилонском плену, а его город и храм лежали в руинах, пророк Даниил обратился к Господу с молитвой и прошением, исповедуя свой грех и грех своего народа, и сказал: "*Господи! по всей правде Твоей да отвратится гнев Твой и негодование Твое от града Твоего, Иерусалима, от святой горы Твоей; ибо за грехи наши и беззакония отцов наших Иерусалим и народ Твой в поругании у всех, окружающих нас. И ныне услыши, Боже наш, молитву раба Твоего и моление его и* ***воззри светлым лицем Твоим на опустошенное святилище Твое, ради Тебя, Господи****. Приклони, Боже мой, ухо Твое и услыши, открой очи Твои и воззри на опустошения наши и на город, на котором наречено имя Твое; ибо мы повергаем моления наши пред Тобою, уповая не на праведность нашу, но на Твое великое милосердие*" (Даниил 9:16-18).

ВОПРОС: Что значит, «***воззри светлым лицем Твоим на опустошенное святилище Твое***»?

30. **Сияние лица Господа на Его святилище означает его восстановление**.

ВОПРОС: Но в каком состоянии святилище, храм?

31. Оно разрушено, там хлам и мусор. И Даниил говорит, что когда Бог смотрит на хлам, мусор, палки гвозди – на позор, грех – ЭТО БЛАГО – это не позор и не суд – это восстановление.

ВОПРОС: Что значит, «*воззри на опустошения наши и на город, на котором наречено имя Твое»*?

31. Города разрушены, народ в плену, в рабстве – и если смотреть на него – то там только грех и позор. Но Данил просит Бога «*воззри на опустошения наши*». Сам факт, что Бог воззрит – БЛАГО, СЧАСТЬЕ, НЕОБХОДИМОСТЬ.

32. **Его взгляд на запустение Его народа означает его освобождение**; так и когда Бог ставит перед Собой наши беззакония, это означает прощение; а свет Его лица на наши тайные грехи избавит нас от них.

33. Обратите внимание на следующие слова: "*внемли; водящий, как овец, Иосифа, восседающий на Херувимах, яви Себя. Пред Ефремом и Вениамином и Манассиею воздвигни силу Твою, и приди спасти нас. Боже! восстанови нас; да воссияет лице Твое, и спасемся*!" (Псалом 79:2-4). И обетование: "*А для вас, благоговеющие пред именем Моим, взойдет Солнце правды и исцеление в лучах Его*" (Малахия 4:2). "*Ибо Господь Бог есть солнце и щит; Господь даст милость и славу; никакого блага не утаит Он от тех, которые ходят праведно*" (Псалом 83:12, пер. с анг.).

34. Господь - Бог славы; но Его слава - это Его благость. "*Все согрешили и лишены славы Божией*" (Римлянам 3:23). **Если бы они не согрешили, то не лишились бы Его славы; так что совершенная праведность Бога - это Его слава**. И поэтому, когда Он дает Своего Духа, чтобы укрепить Свой народ против греха и наставить его на путь праведности, это происходит "*по богатству славы Его*" (Ефесянам 3:16). Его благодать приносит спасение, но когда оно свершится и святые воссияют славой Божьей в грядущих веках, слава, которой они будут сиять, просто покажет "*преизобильное богатство благодати Его*" (Ефесянам 2:6-8).

35. Когда в вечности мы поднимем вопрос как мы были спасены – мы поймем, что на самом деле это преизобилие Его благодати.

35. И вот как это происходит: "*потому что Бог, повелевший из тьмы воссиять свету, озарил наши сердца, дабы просветить [нас] познанием славы Божией в лице Иисуса Христа*" (2 Коринфянам 4:6). "*Бог есть солнце*". Его свет и слава видны во Христе, Который есть "Солнце правды". Как солнце светит на землю и приносит плоды, приносит жизнь, здоровье и радость, так и свет славы Божьей в лице Иисуса Христа сияет в сердцах людей, вызывая праведность и хвалу, "*потому что плод Духа состоит во всякой благости, праведности и истине*" (Ефесянам 5:9).

36. Но Бог не пристрастен в Своих милостях. Он не лицеприятен.

ВОПРОС: Когда нас призывают любить врагов, благословлять проклинающих нас, делать добро ненавидящим нас и молиться за обижающих нас и гонящих нас, то это делается для чего?

37. Да только потому что мы сыновья такого уникального Бога, "*да будете сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных*" (Матфея 5:44, 45). Солнце так же ярко светит на полях неверных, как и на полях христиан. "От зноя его ничто не скрыто".

38. Так и с Богом. "*Ибо явилась благодать Божия, спасительная для всех человеков*" (Тит 2:11). На земле нет ни одной души, на которую не падал бы солнечный свет Божьей благодати, "*когда умножился грех, стала преизобиловать благодать*" (Римлянам 5:20). "*Но Бог Свою любовь к нам доказывает тем, что Христос умер за нас, когда мы были еще грешниками*" (Римлянам 5:8). И "*Он умер за всех*". По милости Божьей Он "вкусил смерть за всех" (Евреям 2:9).

39. **На суде выяснится, что на каждом человеке воссияла слава Божьей благодати, более чем достаточная, чтобы снять с него всякий грех**.

40 Возникнет вопрос: "Почему же тогда не все спасутся, если Солнце правды светит всем, и в свете Его лица есть спасение?"

41. Ответ на этот вопрос уже готов. Прочтите слова апостола Павла: "*Имея такую надежду, мы действуем с великим дерзновением, а не так, как Моисей, [который] полагал покрывало на лице свое, чтобы сыны Израилевы не взирали на конец преходящего. Но умы их ослеплены: ибо то же самое покрывало доныне остается неснятым при чтении Ветхого Завета, потому что оно снимается Христом. Доныне, когда они читают Моисея, покрывало лежит на сердце их; но когда обращаются к Господу, тогда это покрывало снимается. Господь есть Дух; а где Дух Господень, там свобода. Мы же все открытым лицем, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа*" (2 Коринфянам 3:12-18).

ВОПРОС: Почему Павел приводит пример Моисея, его лица и Израиля?

42. После того как Господь изрек народу закон, Он призвал Моисея на гору, чтобы тот принял его. Моисей был с Господом сорок дней и сорок ночей. Когда он спустился, чтобы поговорить с народом, они боялись подойти к нему, потому что лицо его сияло, хотя сам он этого не знал. Поэтому, пока он говорил с ними, ему приходилось надевать покрывало; когда же он возвращался для беседы с Богом, то снимал его и говорил с Господом с непокрытым лицом. (См. Исход 34:29-35). Именно из этого обстоятельства апостол извлекает урок. Обратите внимание на следующие моменты.

43. К горе, на которую сошел Господь, люди не могли приблизиться; прикосновение к ней означало смерть. Однако Моисей взошел на нее в безопасности. Люди не могли смотреть на лицо Моисея, потому что оно отражало славу Божию, но Моисей говорил с Господом с непокрытым лицом.

ВОПРОС: Почему такая разница?

44. **Не из-за разницы в телосложении, не из-за того, что Бог был благосклонен к Моисею, а потому, что у Моисея была вера, а у них - нет.** "*Верою оставил он Египет, не убоявшись гнева царского, ибо он, как бы видя Невидимого, был тверд*" (Евреям 11:27). Но их разум был ослеплен, а слепота разума - это неверие. Если бы они сняли пелену неверия со своих сердец, то могли бы видеть отраженную славу Божью на лице Моисея, как и он, мог бы видеть эту славу более непосредственно. Таким образом, мы видим, что, хотя лицо Господа проливает славные лучи благодати на всех людей на земле, многие не получают его живительного тепла, потому что покрыты пеленой неверия.

45. И еще: неверие - это самопревозношение, а вера - смирение. "*Вот, душа надменная не успокоится, а праведный своею верою жив будет*" (Аввакум 2:4).

ВОПРОС: Вы знаете, что делает смирение?

46. **Смирение признает Его всеведущим, всемогущим и праведным**. **Оно признает, что только Он один благ**. Оно говорит вместе с пророком: "*Господи, Тебе принадлежит праведность, а нам - смятение лица, ... потому что мы согрешили против Тебя*" (Даниил 9:7, 8, пер. с анг.). **Вера всегда означает смирение сердца и признание греха**. Неверие всегда возвышает себя и отказывается признать грех. Таким образом, неверие - это покрывало, скрывающее грех. "*Скрывающий свои преступления не будет иметь успеха; а кто сознается и оставляет их, тот будет помилован*" (Притчи 28:13). **Неверие покрывает их, но вера в милосердие Божие признает их и позволяет свету Его лица осветить их, чтобы снять их**.

47. Так вот когда мы не хотим, чтобы мы и наши грехи были перед Его лицом – это желание скрыть и покрыть грех и свою ущербность – это неверие. Это то же положение Лаодикийской церкви. Но когда мы открываем свой грех и себя перед ликом Его – это вера, это и есть истинное смирение.

48. Слава Господня всегда поглощает грех. Правда, какое-то время люди могут скрывать его, но когда Господь придет, Он "*Который и осветит скрытое во мраке и обнаружит сердечные намерения*" (1 Кор. 4:5). Тогда все нечестивые, возвысившиеся против Бога, будут истреблены духом уст Его и уничтожены явлением пришествия Его (2 Фессалоникийцам 2:8). **Слава Господня полностью уничтожит всякий грех, и те, кто до того времени скрывал его в своем сердце и держал его как часть себя, будут уничтожены вместе с ним**. **Но те, кто, признав грех, отрекся от него и открыл его свету Его лица, обретут спасение в славе Господней**. Нечестивые будут призывать скалы и горы обрушиться на них, чтобы скрыть их от лица Сидящего на престоле (Откр. 6:16), а праведники, когда откроется Его слава, "*возрадуются от радости великой*".

49. Поэтому давайте прислушаемся к увещеванию: "*Ищите Господа и силы Его, ищите лица Его всегда*" (Псалом 104:4). "*Когда Ты сказал: ищите лица Моего, сердце мое сказало Тебе: лица Твоего, Господи, я буду искать*" (Псалом 26:8, пер. с анг.). "*Одного просил я у Господа, того только ищу, чтобы пребывать мне в доме Господнем во все дни жизни моей, созерцать красоту Господню и посещать храм Его, ибо Он укрыл бы меня в скинии Своей в день бедствия, скрыл бы меня в потаенном месте селения Своего, вознес бы меня на скалу*" (ст. 4, 5).

ВОПРОС: Вы меня спросите, Андрей а как быть с памятью вселенной, когда мы будем в вечности, что мы однажды были такими грешниками, Богопротивниками, неужели это пятно позора не будет бросаться в глаза ангелам и небесным жителям? Как мы пойдем проповедовать праведность тем кто не пал, если сами были грешниками?

50. Иисус будет в такой же природе как и мы, выставить претензию к нам – это выставить претензию в первую очередь к Нему. А я вас напомню, какими бы мы не были грешниками – Иисус пошел дальше ради нас - Он стал грехом, проклятием.

51. Когда вы будете там – на вас не будет ни одного следа греха. А вот Иисус будет нести раны Голгофы всю вечность. Вы не будете пугаться опыта прошлого – вы будете о нем свидетельствовать, ибо если Иисус несет историю искупление в Своем теле – то вы как Его последователи как это нам свойственно побежим впереди Него, бросая свой опыт спасения как пальмовые ветви на Его пути.

52. Друзья мы имеем дело с уникальным и великим Богом, уничтожайте сегодня все свои стереотипы и предрассудки, которые бы умалили бы величие нашего Бога и радуйтесь в лучах Его Света и величия, начинайте привыкать к, Этому уникальному Богу сегодня, потому что впереди будет целая вечность.