**1. Разбитое и сокрушенное сердце**

1. Иисус умер от сокрушения сердца. Псалом 68:21 "*Поношение сокрушило сердце мое*". Это очень важно.

2. Именно неблагодарность и поношение тех, за кого Он претерпел жестокие крестные страдания, сокрушили Его сердце.

3. И когда в тот великий и страшный день, который грядет, все те, кто придерживается неблагодарности или осуждения, увидят, что они на самом деле сделали и что они потеряли, **осуждение также разобьет их сердца**, хотя для них это будет эгоистичным самооскорбление. Кто может это вынести!

4. Более глубокая истина, чем эта, заключается в том, что с этими людьми было бы то же самое, если бы они находились не в аду (в погибели), а на небесах. **Для них рай был бы тем же самым, что и ад; ведь болеть будет не то, что снаружи, а то, что внутри**.

5. И еще более глубокая истина заключается в том, что **даже если бы их неблагодарность и осуждения не вернулись к ним, и они были бы помещены на небеса, все равно они умерли бы от разрыва сердца, их сердце было бы сокрушено**.

Вопрос: Вы спросите, почему?

**6. Ибо если взять этих людей, совершенно не знавших истинной и продолжительной радости, и поместить их в величественное и вечное блаженство небес, и дав им полную уверенность, что оно принадлежит им всем и навечно, - подавляющее осознание этого факта разорвет их сердца**.

**7. Сердце может быть разбито радостью так же искренне, как и горем!** Такое случалось в этом мире - хотя, конечно, в этом мире бед и печалей сердце, разбитое радостью, встречается гораздо реже, чем сердце, разбитое горем!

**8. Во всем этом есть одно важное соображение: не весь рай - в раю, и не весь ад - в аду**. Вся суть того или иного места заключается в том, чтобы быть пригодным для него.

**9. Быть пригодным для рая - вот что сделает рай всем раем**. **И - ужасная истина! - быть пригодным для ада - это значит найти ад, который будет всем адом**. Никто не может найти ни то, ни другое место, не будучи пригодным для этого; а иного места кроме этих не существует.

Вопрос: Какой призыв к каждому?

10. Не надо против Креста Христова нагромождать неблагодарность и упреки, которые годятся для только ада (только для гиены и погибели), и которые, конечно, разобьют ваше сердце.

11. Нам нужно принять Христа, отдаться Ему, чтобы теперь познакомиться и насладиться истинной и вечной небесной радостью, которая подходит для рая, чтобы, когда придет сам рай со всей его славой, когда с его полнотой вечной радости он будет возложен на сердца искупленных, чтобы наше сердце не было бы разбито этим.

12. Все, что происходило в земной жизни Христа, наполнено смыслом. А Его сокрушенное и разбитое сердце – это самое ужасное из всех, что наделено самым страшным смыслом.

**2. Наши мотивы**

1. Это тема, которую необходимо рассматривать слишком внимательно в связи с нашим христианским опытом.

2. От характера наших мотивов зависит результат усилий, прилагаемых в христианской жизни.

3. Мотивы лежат в основе всех поступков и являются истинным показателем состояния сердца. И часто они являются источником обмана не только для друзей и соседей человека, но и для самого человека.

**4. Бог читает мотивы каждого сердца и по ним оценивает положение каждого человека**. Когда пророк Самуил пришел помазать одного из сыновей Иессея в цари и посмотрел на Елиава, первенца, то сказал: "*верно, сей пред Господом помазанник Его*!". "*Но Господь сказал Самуилу: не смотри на вид его и на высоту роста его; Я отринул его; Я смотрю не так, как смотрит человек; ибо человек смотрит на лице, а Господь смотрит на сердце*". 1 Царств 16:6, 7. Люди могут обманывать окружающих своим внешним видом и жизнью, и даже могут тем самым обманывать себя; но никто не может ни в малейшей степени обмануть Бога. И на многих, кто, подобно Елиаву, представлял себя уверенным кандидатом на Божественную честь, Бог смотрел, на первенца Иессеева сына, и неслышно для человека повторял приговор осуждения.

5. Елиав брат Давида, несомненно, был самообманут; но в этом отношении он не стоит в стороне от всего человечества, которое стало жертвой странного несчастья, ибо это естественное состояние каждого человека - быть в неведении о зле, которое находится внутри него. "*Лукаво сердце человеческое более всего и крайне испорчено; кто узнает его?* " Иеремия 17:9.

6. **Человек не может по собственной мудрости познать свое сердце и скрытые мотивы, лежащие в нем**. Только Бог может читать сердце человека, и **только на откровение, данное ему Богом, человек может полагаться в правильном познании того, что он есть**. "*Я, Господь, проникаю сердце и испытываю внутренности, чтобы воздать каждому по пути его и по плодам дел его*" (стих 10).

7. Не все мотивы, побуждающие совершать религиозные поступки, приемлемы в глазах Бога. "*Без веры угодить Богу невозможно*" (Евреям 11:6); и "*все, что не по вере, есть грех*". Но многое, что выдается за веру, не является истинной верой. В Послании к Галатам 5:6 нам сказано, что является характеристикой истинной веры: "*Ибо во Христе Иисусе не имеет силы ни обрезание, ни необрезание,* ***но вера, действующая любовью***".

8. Это тот мотив, который Бог одобряет, и который делает поступок приемлемым для Него. Вера, действующая любовью, - это то, что приносит пользу в служении Богу. Все усилия, исходящие из каких-либо других побуждений, отбрасываются. **Без любви "невозможно угодить Богу", ибо любовь больше веры**: "теперь пребывают сии три: вера, надежда, любовь (ред. в анг. Библии charity, милосердие, в греч. Оригинале, слово агапе); но любовь из них больше" (1 Коринфянам 13:13). А милосердие и любовь, которой действует вера, - это одно и то же.

9. В первых словах тринадцатой главы 1-го послания к Коринфянам поразительно показаны последствия попытки служить Богу без милосердия (или любви) и возможность обмана в этом вопросе. "*Если я говорю языками человеческими и ангельскими, а любви не имею, то я — медь звенящая или кимвал звучащий. Если имею дар пророчества, и знаю все тайны, и имею всякое познание и всю веру, так что могу и горы переставлять, а не имею любви, — то я ничто. И если я раздам все имение мое и отдам тело мое на сожжение, а любви не имею, нет мне в том никакой пользы*" (1-е Коринфянам 13:1-3).

Вопрос: Может ли человек отдать все свое имущество на пропитание бедным, отдать свое тело на сожжение и при этом не иметь любви?

10. Очевидно, может; иначе Павел не говорил бы об этом так, как он это сказал

11. Заблуждающийся фанатик или заблуждающийся энтузиаст может внешне дойти до крайней степени самоотверженного труда ради Бога, но при этом не иметь того мотива любви, который сделал бы его служение приемлемым. **Эта любовь - любовь Божья, любовь, которая исходит от Него и имеет свое начало в Нем, и не содержит в своем составе никакого человеческого элемента**. Это любовь, в которой самость полностью утрачена. "*Не всякий, говорящий Мне: Господи, Господи, войдет в Царство Небесное, но исполняющий волю Отца Моего Небесного. Многие скажут Мне в тот день: Господи, Господи, не мы ли пророчествовали именем Твоим, и не Твоим ли именем изгоняли бесов, и не Твоим ли именем совершали многие чудесные дела? И тогда Я скажу им: Я никогда не знал вас; отойдите от Меня, делающие беззаконие*" (Матфея 7:21-24).

12. У них не было недостатка в рвении, и внешне они очень хорошо проявили себя во всех отношениях, имея "*много чудесных дел*", которые, несомненно, принесли им большое восхищение и почтение со стороны их собратьев. **Но в их сердцах было что-то не так**. **В них не было правильного побуждения - веры, действующей по любви, которая не принимает во внимание себя**. Их мольба свидетельствует об этом. "Господи, не мы ли пророчествовали во имя Твое? не мы ли изгоняли бесов? не мы ли совершили много чудесных дел? **"Мы" - это не пароль к вратам небес; и "наши чудесные дела" - это не хорошая валюта в банке небес, а лишь самая низкая подделка**.

13. В тот день праведники не будут претендовать ни на себя, ни на то, что они сделали, ни на великие дела, совершенные религиозными организациями, с которыми они были связаны. **Только одна вещь поможет кандидату занять место по правую руку от Бога - Иисус Христос и Его праведность, принятая и хранимая верой, которая действует любовью**. "Любовь никогда не ослабевает". Она будет продолжаться до тех пор, пока будет продолжаться Бог; ибо Бог Сам есть любовь. Когда эта любовь в сердце, Бог в сердце, и вечная жизнь никогда не может быть отделена от Него. Это единственный приемлемый мотив во всех делах, совершаемых во имя Его.

**3. "Как на небе, так и на земле".**

1. Мы часто молимся, а некоторые из нас каждый день говорят: "*Да будет воля Твоя и на земле, как на небе*".

Вопрос: Но многие ли из нас когда-нибудь находили время, чтобы узнать, как исполняется Его воля на небе? И какой смысл может быть в нашей молитве "*Да будет воля Твоя на земле, как на небе*", если мы не знаем, как исполняется Его воля на небе?

2. Такая молитва наверняка будет расплывчатой и неопределенной, просто обобщением, если мы не знаем, как Его воля исполняется на небе.

3. Но когда мы знаем это, наша молитва может быть определенной, позитивной и полной веры, и, таким образом, мы можем быть уверены, что, насколько нас это касается, воля Божья будет исполнена на земле точно так же, как и на небе.

4. Господь не представляет людям суетного. Так задумано, и так может быть, что слово будет исполнено так же точно, как и молитва.

Вопрос: Но снова возникает вопрос: "Как это может быть, если мы не знаем, как это делается на небесах, чтобы наша молитва была определенной, положительной и полной веры?

Вопрос: **Кто находится на небе, чтобы исполнять там волю Божию?**

**5. Конечно, ангелы. Это значит, что когда мы узнаем, как воля Божья исполняется ими на небе и что они делают, чтобы воля Божья исполнялась в них на небе**, мы сможем знать, как молиться этой молитвой, чтобы она означала для нас именно то, о чем в ней говорится, - мы будем знать, как воля Божья будет исполняться на земле, как на небе.

Вопрос: Так как это работает у ангелов?

- Во-первых: на небе ангелы "*всегда видят лице Отца Моего Небесного*" (Матфея 18:10).

- Второе: Его ангелы внимают голосу Его слова. Псалом 102:20. И они "*исполняющие слово Его*", "*повинуясь гласу слова Его*".

- В-третьих, воля Божья в Его Слове, "*как она есть на небе*", передается Духом Божьим: "*Куда дух хотел идти, туда шли и они*" (Иезекииль 1:20).

- В-четвертых: когда Дух Божий таким образом доносит до их сознания волю Божью, как она изложена в Его Слове, к которому "прислушиваются" ангелы, **их дух немедленно откликается, и таким образом Его воля сразу же становится и их волей**: "*Куда дух хотел идти, туда шли и они; куда бы ни пошел дух*". "*И животные быстро двигались туда и сюда, как сверкает молния*" (стихи 20, 14).

**6. Так исполняется воля Божья на небесах. И именно так она должна исполняться на земле.** Именно об этом говорится в молитве: "*Да будет воля Твоя на земле, как на небе*". И именно таким образом Его воля будет исполняться на земле в каждом, кто, зная, как Его воля исполняется на небесах, ставит себя в такое же положение, как и небесные, и творит молитву с разумной верой.

**7. Такое отношение ангелов на небе - это именно то отношение, которое, как предполагается, мы должны занимать на земле**.

Вопрос: Итак, как это должно работать теперь у нас:

**- Во-первых: Мы всегда должны созерцать лицо Бога в лице Иисуса Христа**: "*потому что Бог, повелевший из тьмы воссиять свету, озарил наши сердца, дабы просветить нас познанием славы Божией в лице Иисуса Христа*". "*Мы же все открытым лицем, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа*" (2 Коринфянам 4:6; 3:18). "*К Тебе возвожу очи мои, Живущий на небесах! Вот, как очи рабов обращены на руку господ их, как очи рабы — на руку госпожи ее, так очи наши — к Господу, Богу нашему, доколе Он помилует нас*" (Псалом 122:1, 2).

- Второе: мы должны прислушиваться к голосу Его Слова: "*Ты открыл мне уши*". Псалом 39:7. "*Господь Бог открыл Мне ухо, и Я не воспротивился, не отступил назад". "Он пробуждает, пробуждает ухо Мое, чтобы Я слушал, подобно учащимся*" (Исаия 50:4, 5).

**- Третье:** воля Божья в Его Слове должна быть доведена до нашего понимания Духом Божьим. В этом мы должны постоянно зависеть от Духа Божьего. "*Разумей, что я говорю. Да даст тебе Господь разумение во всем*" (2 Тимофею 2:7). "*Утешитель же, Дух Святый, Которого пошлет Отец во имя Мое, научит вас всему и напомнит вам все, что Я говорил вам*" (Иоанна 14:26). "*ибо не от Себя говорить будет, но будет говорить, что услышит, и будущее возвестит вам*" (Иоанна 16:13).

**- Четвертое:** **когда Дух Божий доносит до нашего понимания волю Божью, как она изложена в Его Слове, то наш дух немедленно должен откликнуться и подчиниться Его Духу, чтобы Его воля стала нашей волей**. "*Все, водимые Духом Господним, суть сыны Божии*". "*Сей самый Дух свидетельствует духу нашему, что мы — дети Божии*" (Римлянам 8:16). А "*Помышления плотские суть смерть, а помышления духовные — жизнь и мир*" (Римлянам 8:6)~~.~~

**- Пятое:** **Когда мы прислушиваемся к Его Слову и получаем через Его Дух понимание Его воли, как она изложена в Его Слове, - "как на небе", - и наш дух отвечает на Его Дух, так что Его воля становится нашей волей, тогда дело сделано**; Его Слово исполнено, Его воля исполнена в нас на земле, как в тех, кто на небе: Она совершается так же быстро - "как вспышка молнии" - в нашей сокровенной, тайной жизни, и сияет во все времена, открыто, перед теми, кто вне ее. Ибо "*Слово Мое... исполнит то, что Мне угодно*" (Исаия 55:11). И Слово Божие всегда действует мгновенно: "*Он сказал, — и сделалось*" (Псалом 32:9).

8. Видите ли вы теперь яснее, понимаете ли вы лучше, как воля Божья исполняется на небе и как она должна исполняться на земле? Не можете ли вы теперь молиться более разумно: "*Да будет воля Твоя на земле, как на небе*"? Молитесь ли вы теперь прямо, с полной верой: "*Да будет воля Твоя на земле, как на небе*"?