## Уроки Святилища

1. В Библии представлены три святилища, или храма. Первое - это небесное святилище, где Бог царствует на своем престоле в окружении тьмы тем и тысячи тысяч ангелов.

2. Второе, или земное святилище было миниатюрной моделью небесного святилища, в котором священники служили по примеру и тени служения в небесном храме. Более тысячи четыреста лет Бог предназначал служению в земном святилище.

3. За два дня до Своего распятия Христос в последний раз медленно и с сожалением вышел из храма. Священники и правители были поражены ужасом, услышав Его скорбные слова: "Се, оставляется вам дом ваш пуст"[[1]](#footnote-1). Красивое строение простояло до 70 г. н.э., но оно перестало быть храмом Божьим. Отец недвусмысленным знаком показал, что слава покинула его. Когда Страдалец на кресте произнес слова "Совершилось", завеса храма была разорвана сверху донизу невидимой рукой. Воцарились ужас и смятение. Нож, поднятый для заклания жертвы, выпал из бессильной руки священника, и ягненок убежал.

4. Путь в небесный храм теперь был открыт. Небесное заняло место земного святилища. В дальнейшем вера человека должна была войти за завесу, где служил Христос.

5. Третий храм, о котором идет речь в Библии, - это храм человеческого тела. Иудеи упустили из виду, что их тела должны быть храмами Духа Божьего, и когда Спаситель сказал: "разрушьте храм сей, и Я в три дня воздвигну его"[[2]](#footnote-2), они подумали только о массивном сооружении из мрамора и камня и ответили, что на строительство храма ушло сорок шесть лет, не понимая, что "Он говорил о храме тела Своего"[[3]](#footnote-3).

6. Вначале тело человека было создано для обитания Святого Духа, но сатана овладел им, и человек приобрел злую природу. Прежде чем тело человека вновь станет храмом для Духа Божьего, злая природа должна умереть. Христос принес Свою жизнь в жертву за грешника, и еще до основания мира Он был причислен к "Агнцу закланному". Чтобы человек в его падшем состоянии мог постичь этот дар и понять дело искупления. Грешнику, жаждущему распять "ветхого человека", злую природу, было велено принести невинное животное и лишить его жизни, чтобы наглядно показать Агнца Божьего, а также проиллюстрировать тот факт, что злая природа грешника должна умереть, чтобы в нем мог поселиться Святой Дух.

7. Перед воротами Эдемского сада Адам и его семья принесли свои жертвы. Их ясные умы с верой восприняли обещание Искупителя, Который вновь откроет им радости сада. Адам с верой ожидал того времени, когда Спаситель вновь приведет его к Древу жизни и предложит сорвать и съесть его животворящий плод. Когда он принимал жизнь невинного агнца и верой видел "единого безгрешного Человека", страдающего за него смертью, его сердце возносилось в любви и благодарности к Богу за Его удивительную любовь, и на время он забывал о страшной печали, которая тяготила его душу. Каждый падающий лист, хотя и рассказывал о смерти Христа, был для него постоянным напоминанием о том, что его грех принес смерть на доселе совершенную землю.

8. Пока человек жил рядом с Богом, жертвенники зажигались небесным огнем. Но это совершенное поклонение было омрачено. Разум Каина был настолько ослеплен грехом, что он не смог понять, что такое бесконечная жертва. Сатана убедил его в том, что Бог - это строгий судья, требующий служения. Любовь и жертва Спасителя остались незамеченными. Каин и Авель принесли по жертве к воротам сада, но желания их сердец были совершенно разными. Авель принес ягненка, и когда он лишил его жизни, его вера устремилась к Агнцу Божьему. Агнец был положен на жертвенник, и огонь вспыхнул от сверкающего меча херувима, охраняющего путь к Древу Жизни, и жертва была сожжена.

9. Каин принес в жертву плоды. В его жертве не было ничего, что могло бы символизировать умирающего Агнца на Голгофе. Ни одна невинная жизнь не была взята в обмен на его потерянную жизнь. Он ждал, что огонь поглотит его жертву, но не было ничего, что могло бы вызвать огонь от небесного Наблюдателя. Не было ни сладостной любви, ни жажды освобождения от оков греха и смерти.

10. Каин и Авель - это прообраз всех поклоняющихся с тех времен и до наших дней. Последователи Каина умножили обряды, совершали жертвоприношения солнцу и другим объектам. **При этом они упускали из виду важнейший принцип, согласно которому "я" должно умереть, а Христос должен жить в храме человеческого тела**.

11. В древности каждая семья возводила свои алтари. Священником дома был отец, которого сменял старший сын. Временами грех отделял старшего от семьи, и уже не возраст, а характер решал, кому быть священником.

12. Иаков знал характер одного великого Первосвященника; и когда он лежал головой на камне в Вефиле и наблюдал за ангелами, поднимающимися и спускающимися по этой славной лестнице, он также видел Господа над ней. **Он видел Его славные одеяния и в подражание им сделал для Иосифа "многоцветный плащ".** Другие сыновья Иакова не смогли постичь эти прекрасные истины. Даже плащ стал для них предметом ненависти. **Когда братья продали Иосифа, они обмакнули плащ в кровь, и его красота была омрачена.** Будущее показало, что Иаков правильно прочел характер Иосифа, ибо среди египетской тьмы он отражал небесный свет. Он был храмом для обитания Духа Божьего.

13. Когда Израиль вышел из Египта, их разум был настолько затуманен грехом, что они уже не видели обещанного Спасителя в простых жертвах. Тогда Бог сказал: "И устроят они Мне святилище, и буду обитать посреди их"[[4]](#footnote-4). Шесть дней провел Моисей расщелине горы в глубоком раздумье; затем густое облако славы, покрывавшее гору Синай, вспыхнуло, как пожирающий огонь, в глазах всего Израиля, и Моисей был введен в присутствие Божества. Перед его удивленным взором открылись красоты небесного святилища. Сорок дней Господь общался с ним, давая подробные указания, как построить на земле тень этого небесного сооружения. **Во времена египетского идолопоклонства Израиль утратил духовную истину о том, что тело является местом обитания Святого Духа**. Они также не имели никакого представления о работе, проделанной на небесах для грешного человека.

14. **Чтобы достучаться до человека в его падшем состоянии, Бог распорядился построить земное святилище, чтобы человечество могло познакомиться с характером работы в небесном святилище**. В этом здании назначенные Богом люди должны были исполнять перед глазами людей тень той работы, которая будет совершена в небесном святилище Спасителем человечества, когда Он будет исполнять обязанности нашего Первосвященника

15. **Вся иудейская система была сжатым пророчеством Евангелия**. Каждое действие священника в теневом служении, когда он входил и выходил, было пророчеством о работе Спасителя, когда Он войдет на небо как наш Первосвященник. "Это было Евангелие в символах", предметный урок Господа или детский сад для "детей" Израиля. Они стали детьми в понимании, и для того, чтобы достучаться до них, Бог учил так, чтобы они могли понять Евангелие.

16. В конце концов, человек настолько испортился, что не увидел света, вспыхнувшего от левитских законов и жертвоприношений, и когда пришел антитип всех их жертвоприношений, они отвергли Его.

17. Давайте мысленно вернемся к скинии в пустыне и посмотрим, сможем ли мы разглядеть славное Евангелие Христа, сияющее из иудейской системы.

18. Человек входит во внешний двор с агнцем, которого он подносит к дверям скинии. С торжественным благоговением, подняв глаза к небу, он кладет руку на его голову, а его шевелящиеся губы, как у Анны в древности, озвучивают бремя его сердца. Затем он поднимает нож и лишает жертву жизни. Его вера приникает к кровоточащему Агнцу Голгофы, и его грех скатывается с его отягощенного сердца на великую Жертву. Кровь бережно улавливается, каждая капля драгоценна, ибо верой он видит настоящую жертву. Священник встречает его, принимает кровь принесенной в жертву жизни и скрывается из виду за первой завесой, а поклоняющийся с тревогой ожидает его возвращения.

19. В детстве отец рассказывал ему о "ковчеге завета, обложенном кругом золотом, в котором был золотой горшок с манною, и жезл Ааронов, распускающийся, и скрижали завета; а над ним херувимы славы, осеняющие крышку милосердия"; и что временами яркая слава Шекина над крышкой милосердия сияла и наполняла святилище.

20. Ему рассказывали о таинственном столе с двенадцатью хлебами, покрытыми ладаном; о прекрасном подсвечнике, в котором горели семь лампад; о том, как золоченые стены по обеим сторонам отражали свет и, подобно огромным зеркалам, вновь и вновь воспроизводили блестящие оттенки богато расшитых занавесок с сияющими ангелами. Перед второй завесой, скрывавшей священный ковчег, он представил себе жертвенник, от которого постоянно поднимался благоухающий фимиам. Верой он видит, как священник возлагает кровь искупительной жертвы на рога жертвенника. Его вера смотрит за теневое служение в то время, когда Христос будет приносить Свою кровь в небесном святилище. Именно Евангелие распятого и воскресшего Спасителя он видит в том наглядном уроке, который и сам способствует к его проведению.

21. Вскоре завеса снимается, и священник возвращается. Жертва была принята. Священник совершил за человека искупление, и он прощен. В радости и свободе прощения он молится: "О, чтобы навсегда стерлось влияние всех моих грехов!" И вдруг он видит, как священник идет к медному жертвеннику во дворе и "выливает всю кровь к подножию жертвенника". Когда он видит, как эта кровь, драгоценная для него, потому что она представляет его собственную искупленную жизнь и жертвенную жизнь Спасителя, льется на землю, его сердце переполняется радостью. Он осознает, что постановление "проклята земля за тебя" исполнено во Христе и что обещанный Спаситель окончательно очистит землю от всех последствий его грехов. Тело агнца все еще лежит у дверей святилища, где была взята жизнь. Он обращается к нему и острым ножом отделяет от мяса каждую частицу жира: "Весь жир, покрывающий внутренности, и весь жир, находящийся на внутренностях"[[5]](#footnote-5) и т.д. "Весь жир берется, и священник сжигает его на жертвеннике всесожжения для воскурения Господу"[[6]](#footnote-6). Жир сжигается в прообразе окончательного уничтожения, когда "нечестивые погибнут, и враги Господни, как тук (*ред. жир*) агнцев, исчезнут, в дыме исчезнут"[[7]](#footnote-7).

22. Каждый грешник, который цепляется за грех, будет уничтожен вместе с ним. Бог предусмотрел, чтобы каждый человек отделился от греха, чтобы уничтожить грех и спасти грешника. **Горящий жир на жертвеннике возносился как сладкий аромат перед Богом, потому что он представлял собой грех, который был отделен от грешника и уничтожен, а грешник жил новой жизнью через Христа.**

23. Грешник отделил жир от жертвы, священник принял его и сжег, иллюстрируя истину о том, что мы все можем через укрепляющего нас Христа.

24. **По мере того как человек тщательно искал жир на жертве, он все больше понимал, что его тело должно быть храмом Святого Духа, и что когда его прошлые грехи прощены и он принят, это делается для того, чтобы он мог стать местом обитания Духа Божьего.** **Когда этот Дух входит в человека, он, как острый нож, вскрывает один грех за другим и отделяет их от грешника до тех пор, пока не очистится храм души**. Его вера постигает обетование "Того", Кто верой обитает в сердцах Его народа. **Выходя из темного храмового двора, он осознает, что он - храм, не "пустой, выметенный и убранный", готовый к тому, чтобы в него снова вошла сила зла, но храм, в котором правит и царствует Дух Божий.**

25. **Другой человек приносит жертву, и когда священник берет кровь, то вместо того, чтобы войти за завесу, он выливает ее у основания жертвенника всесожжения. Затем часть плоти, олицетворяющей грех, готовится и съедается священником в святом месте. Этим священник преподавал сынам Израиля удивительную истину о том, что Христос взял на Себя наши грехи и вознес в Своем теле их на древе.** Священник становился грехом, нес грех в себе.

26. Каждое отдельное жертвоприношение представляло собой определенный этап работы Христа. Благовония, постоянно восходящие от жертвенника, служили наглядным примером неисчерпаемого фонда совершенного послушания, накопленного из безгрешной жизни нашего Спасителя, который, будучи добавлен к молитвам всех святых, возносимых на золотом небесном жертвеннике, делает их благоугодными Богу. Благоухание фимиама наполняло воздух далеко за пределами храмового двора. Точно так же благовонное влияние христиан, живущих верой в Бога, ощущается всеми, кто с ними соприкасается.

27. Огонь обновлялся утром и вечером, представляя собой утреннее и вечернее богослужение в семье. Лампады были прообразом семи огненных светильников перед престолом Божьим на небе, которые являются семью духами Божьими. Это "очи Господни, которые ходят туда и сюда по всей земле". Семь означает полноту Духа Божьего, который освещает всякого человека, приходящего в мир. Его живительные лучи ведут христианина к небесному городу.

28. На золотом столе[[8]](#footnote-8) хранился "хлеб Его присутствия", который олицетворял зависимость человека от Бога как во временной, так и в духовной помощи и силе.

29. Ковчег был центром всего поклонения; он был первым предметом, упоминаемым при описании святилища. Сокрытый в нем закон был великим судейским стандартом и совершенной копией того небесного закона, перед которым будет судиться характер каждого дитяти Адама на небесном суде. Если этот закон будет свидетельствовать о характере, очищенном от греха кровью искупительной жертвы, то такое имя будет исповедано перед Отцом и святыми ангелами.

30. Постоянное сжигание того, что символизировало грех, указывало на то, что грех и грешники будут уничтожены в огне последнего дня. По мере накопления пепла на жертвеннике всесожжения его аккуратно собирали у алтаря, а в определенное время священник откладывал свои священнические одежды, выносил пепел за пределы двора и клал его на "чистое место". Его не бросали небрежно в сторону, а клали на чистое место. Этот пепел представлял собой все, что останется от греха и грешников после пожаров последних дней. "*Ибо вот, придет день, пылающий как печь; тогда все надменные и поступающие нечестиво будут как солома, и попалит их грядущий день, говорит Господь Саваоф, так что не оставит у них ни корня, ни ветвей. А для вас, благоговеющие пред именем Моим, взойдет Солнце правды и исцеление в лучах Его, и вы выйдете и взыграете, как тельцы упитанные; и будете попирать нечестивых, ибо они будут прахом под стопами ног ваших в тот день, который Я соделаю, говорит Господь Саваоф*"[[9]](#footnote-9). В тот день на "чистой земле" останется лишь прах нечестивцев.

31. Когда еврейский отец шел со своим ребенком к святилищу, его внимание привлекал пепел на чистом месте. Он спрашивал: "Почему этот пепел положен на чистое место, а пепел от нашего огня мы выбрасываем на свалку?". В ответ отец объяснял ему красоты новой земли, когда она станет похожа на Эдем, а грех и печаль будут навсегда удалены. А вместе с этим он давал нежное наставление ребенку отделяться от греха и хранить телесный храм в чистоте, чтобы в день великого сожжения грех был поглощен без грешника, и он оказался в числе искупленных, Господом.

32. **Большая часть богослужения и многие обычаи древнего Израиля были направлены на то, чтобы вызвать вопросы у детей, чтобы духовно мыслящие родители могли обучать их путям Божьим**.

33. После того как Бог рассказал об особом способе вкушения Пасхи, Он добавляет: "И когда скажут вам дети ваши: что это за служение?", показывая тем самым, что Он намеревался вызвать вопросы у детей всех возрастов, и таким образом дети приобщались к спасительной крови великого пасхального Агнца.

34. Вид груды камней на берегу Иордана должен был вызвать в умах детей будущих поколений вопросы, которые, при правильном ответе, познакомили бы их с могущественной силой Бога. То же самое относится и ко всему иудейскому служению.

35. Прокаженный, ищущий очищения, должен был принести двух птиц живых и чистых, а также кедровое дерево, червленую нить и иссоп. Священник велел убить одну из птиц в глиняном сосуде над проточной (*ред. живой*) водой. Живая птица, кедровое дерево, червленая нить и иссоп были обмакнуты в кровь, и прокаженный был окроплен кровью; затем живая птица была выпущена в открытое поле. **Она летела по воздуху, неся на своих перьях кровь - прообраз крови Христа, которая очистит воздух и удалит из него все микробы греха и смерти**. Сейчас смерть проникает в наши окна, но кровь Христа даст нам новую атмосферу.

36. **Земля, воздух и вода - это элементы, из которых состоит наша планета. Все они осквернены грехом**. **Глиняное блюдо с кровью, державшееся над проточной (живой) водой, символизировало то время, когда земля, воздух и вода будут освобождены кровью Христа от проклятия греха. Кедровое дерево и иссоп представляли две крайние точки растительности - от гигантского леса до иссопа на стене. Они были обмакнуты в кровь, тем самым давая Израилю понять, что кровь Христа освободит весь растительный мир от проклятия и снова оденет землю в красоту Эдема**.

37. Человеку могло показаться, что проклятие так глубоко запечатлено на земле, воздухе и море, что его никогда не удастся снять; но маленький кусочек червленой нити, обмакнутый в кровь с живой птицей, кедром и иссопом, был залогом того, что кровь Христа удалит самые глубокие следы с проклятой грехом земли.

38. Мы должны изучать как реальную жертву, так и ее тень. Тип встретился с антитипом. Кровь Христа была пролита; была заплачена цена, которая восстановит чистоту земли, воздуха и воды. Проклятая грехом земля приняла кровь Христа, когда Он молился в саду. "*Из Его рук и ног капля за каплей стекала кровь на камень, приваленный к подножию креста*"[[10]](#footnote-10). Так по воздуху прошла драгоценная кровь (*ред. на землю*). Из раны в Его боку "*текли два обильных и различных потока, один из крови, другой из воды*"[[11]](#footnote-11). Кровь Христа соприкасалась с землей, воздухом и водой. Две крайние точки растительности также встретились на Голгофе. Крест был сделан из дерева, взятого из леса; "напоив уксусом губку и наложив на иссоп, поднесли к устам Его"[[12]](#footnote-12).

39. Был ли антитип червленой нити, когда кровь струилась из его жестоких ран? Да. В Иисусе, висевшем на кресте, израненном, осмеянном и истекающем кровью, разбойник увидел Агнца Божьего, Который берет на Себя грехи мира. В его душе зажглась надежда, и он бросился к умирающему Спасителю. С полной верой в то, что Христос овладеет Царством, он воскликнул: "помяни меня, Господи, когда приидешь в Царствие Твое!"[[13]](#footnote-13). В мягком, мелодичном тоне, полном любви, быстро прозвучал ответ: "истинно говорю тебе ныне же, будешь со Мною в раю". Когда эти слова были произнесены, тьма вокруг креста была пронизана живым светом. Разбойник почувствовал мир и радость от прощения грехов. Христос был прославлен. Все думали, что видят Его побежденным, но Он был победителем. Они не могли лишить Его силы прощать грехи. Тип полностью встретился с антитипом; цена была уплачена; кровь Искупителя мира была вылита на землю. Она упала в воздухе с жестокого креста. Она потекла водой из раны, нанесенной жестоким копьем. С ним соприкасались все виды растительности, и тот, чьи грехи были как багряница, испытал покой от того, что они стали белыми как снег от драгоценной крови, даже когда она текла из открытых ран.

40. Различные праздники в течение года символизировали различные этапы Евангелия. Пасха была прообразом Христа в особом смысле. Христос - наша Пасха. Первые плоды, приносимые на третий день после заклания пасхального агнца, были прообразом воскресения Христа из мертвых. Тип встретился с антитипом и исполнился, когда Христос, первый плод спящих, в третий день явился и предстал перед Отцом[[14]](#footnote-14).

41. Во всем многообразии годовых богослужений все указывало на Агнца Божьего и одновременно преподавало урок очищения тела и сохранения храма в чистоте для Духа Божьего.

42. Осенью, в десятый день седьмого месяца, совершалось венчающее служение года. Все остальные службы были подготовкой к нему. День за днем грехи народа переносились в образе и тени на священника и святилище, и раз в год они должны были очищаться, и грехи навсегда снимались.

43. Гавриил открыл Даниилу прообраз времени очищения земного святилища, "на две тысячи триста вечеров и утр; и тогда святилище очистится"[[15]](#footnote-15). Этот период очищения, как мы знаем, начался в 1844 году. Тогда крышка ковчега в небесном святилище была поднята, и люди увидели Закон Божий, не разрушенный, но целостной. Посреди закона они проследили слова: "День седьмой - суббота Господу, Богу твоему; в оный день не делай никакого дела"[[16]](#footnote-16). Они осознали, что отдыхали не в седьмой, а в первый день недели. Когда они взглянули на Закон, то им показалось, что вокруг четвертой заповеди, которая столько лет попиралась ногами, появился ореол света. С благоговением слушали они слова: "*Если ты удержишь ногу твою ради субботы от исполнения прихотей твоих во святый день Мой, и будешь называть субботу отрадою, святым днем Господним, чествуемым, и почтишь ее тем, что не будешь заниматься обычными твоими делами, угождать твоей прихоти и пустословить, - то будешь иметь радость в Господе, и Я возведу тебя на высоты земли и дам вкусить тебе наследие Иакова, отца твоего: уста Господни изрекли это*"[[17]](#footnote-17).

44. В 1844 году открылся период следственного суда, когда каждый характер будет измеряться стандартом Божьего закона. Как на небе открылась эта работа, так и на земле по воле Божьей Его народ должен был проверить свою жизнь по Божьему закону и прийти в гармонию с его святыми заповедями. День искупления был прообразом суда. Для древнего Израиля это был самый торжественный день в году.

45. Когда солнце позолотило западные холмы земли Иудейской, в девятый день седьмого месяца, по всему Израилю раздался трубный звук. Торжественное предупреждение трубы произвело заметный эффект в каждом доме. Все работы были отложены, и воцарилась тишина. Это не был обычный отдых еженедельной субботы, так как не было вечерней трапезы. Не было привычной выпечки и кипячения, которые обычно используются при подготовке к субботе. Не было приготовлено никакой еды, потому что это был не праздник, а постный день. Отец семейства собрал вокруг себя семью и прочитал из Священного свитка: "*никакого дела не делайте: это постановление вечное в роды ваши, во всех жилищах ваших; это для вас суббота покоя, и смиряйте души ваши*"[[18]](#footnote-18). С молитвой, постом и глубоким созерцанием сердца провел этот день Израиль Божий. С торжественным трепетом они повторяли: "*если какая душа будет делать какое-нибудь дело в день сей, Я истреблю ту душу из народа ее*"[[19]](#footnote-19).

46. **В домах язычников вокруг них ели, пили и занимались всеми повседневными делами, но в домах Израиля царила тишина**. Во дворе храма все было оживленно. Приводили тельца без порока, и первосвященник возлагал руки на его голову, исповедуя свои грехи и грехи своих домашних. Затем его закалывали, и кровью он искупал себя и своих домашних, чтобы быть готовым к совершению торжественной службы этого дня.

47. Когда он вышел, то после принесения крови тельца перед Господом были приведены два козла, брошен жребий, и один был выбран козлом Господним, а другой, Азазель, козел отпущения, который представлял лукавого. Козел Господень был заклан. С его кровью и золотой кадильницей священник входил за вторую завесу святилища. Приближаясь к крышке благодати, над которой сиял великолепный свет Шекины, он посыпал "много фимиама" на угли в кадильнице, и "облако курения покроет крышку, которая над [ковчегом] откровения, дабы ему не умереть"[[20]](#footnote-20). Затем, повернувшись спиной к восходящему солнцу, он семь раз окропил ковчег искупительной кровью сверху и перед нарушенным законом, находящегося внутри ковчега. Далее он останавливался в святом месте (*ред. Святое*) и совершал искупление за него и за скинию собрания. Золотой жертвенник, который так часто в течение года свидетельствовал о грехах Израиля алыми пятнами крови на своих рогах, теперь был очищен от всякого осквернения кровью козла Господня. Присутствующие внимательно прислушивались к звону колокольчиков на одежде первосвященника, когда он двигался по святилищу.

48. "И совершив очищение святилища, скинии собрания и жертвенника, приведет он живого козла"[[21]](#footnote-21). Работа примирения завершилась, Бог и человек стали едины. Искупление было совершено на деле. Разделяющие грехи были сняты. Люди радовались, что Бог принял их, и что все их грехи были сняты с них перед Господом.

49. Когда они видели, как первосвященник возложил руки на голову козла отпущения, исповедал над ним все беззакония сынов Израилевых и все преступления их во всех грехах их, возложил их на голову козла и отпустил его с рукою в пустыню, - их сердца наполнились миром, превосходящим разумение. Они славили Бога за чудесный дар Его любви, за то, что Он отдал Своего Сына на смерть за грешного человека, избавив человека от греха и смерти. И только когда козел был отослан в бесплодную пустыню, этот мир наполнил сердца людей, и они чувствовали, что навсегда избавились от своих грехов.

50. Это был тип. Что означает для нас антитип? С 1844 года мир живет в великий антитипический день искупления. На небе идет следственный суд. В прообразе люди должны были контролировать свои аппетиты и ставить свои деловые интересы на второе место по сравнению с поклонением Богу. Это проявилось в том, что день искупления в этом типе был днем покоя и поста.

51. Мы живем в то время, когда наш великий Первосвященник очищает небесное святилище, удаляя записи о грехах. Мы призваны покаяться и обратиться, чтобы наши грехи были изглажены, "когда придут времена обновления от лица Господня"[[22]](#footnote-22). Когда примирение будет завершено, и на Страшном суде небесном будет решаться последний вопрос, Спаситель произнесет приговор: "Неправедный пусть еще делает неправду; нечистый пусть еще сквернится; праведный да творит правду еще, и святый да освящается еще"[[23]](#footnote-23). Каждое дело будет решено навечно. Сатана, великий зачинщик всех бед, антитипичный козел отпущения, будет приведен для получения своего жребия.

52. Грехи Израиля больше никогда не будут найдены. Прежние дела не будут вспоминаться и не придут на ум. На протяжении всей вечности будут царить радость и мир. Пророк говорит: "Он положит конец одному; бедствие не восстанет во второй раз"[[24]](#footnote-24).

53. Тип должен соответствовать антитипу. Великий небесный Первосвященник сейчас совершает свое служение. Исполняете ли вы свою роль? В домах, разбросанных по всей земле, верные дети Божьи будут исполнять антитип так, как Бог велел израильтянам провести типичный день искупления.

54. Священник мог прекрасно исполнить свою часть служения в храме, но если люди в своих домах не постились, не были в покое и не молились, то эта работа не приносила бы им никакой пользы. Каждый израильтянин, который в день искупления ел и вел себя так же, как окружающие его язычники, был отлучен от народа Божьего.

55. Является ли ваш дом местом, где аппетит находится под контролем? Относите ли вы свои деловые интересы к делам Божьим? Прислушиваетесь ли вы к словам Спасителя: "*Смотрите же за собою, чтобы сердца ваши не отягчались объядением и пьянством и заботами житейскими, и чтобы день тот не постиг вас внезапно*"[[25]](#footnote-25). Найдется сто сорок четыре тысячи человек, которые прислушаются к этому предупреждению и в страхе Божием исполнят прообраз. Пока Христос на небе будет верно ходатайствовать за них, они будут представлять тела свои в жертву живую, святую, благоугодную Богу, чтобы Бог был прославлен.

1. Матф. 23:38 [↑](#footnote-ref-1)
2. Иоан. 2:19 [↑](#footnote-ref-2)
3. Стих 21 [↑](#footnote-ref-3)
4. Исх. 25:8 [↑](#footnote-ref-4)
5. Лев. 3:9-11 [↑](#footnote-ref-5)
6. Книга Левит, главы 4-16 [↑](#footnote-ref-6)
7. Псалом 36:20 [↑](#footnote-ref-7)
8. Стол хлебов предложения [↑](#footnote-ref-8)
9. Малахия 4:1-3 [↑](#footnote-ref-9)
10. Э. Уайт, Желание веков, с. 760 [↑](#footnote-ref-10)
11. Э. Уайт, Желание веков, с. 771, буквальный перевод с английского [↑](#footnote-ref-11)
12. Лук. 19:29 [↑](#footnote-ref-12)
13. Лук. 23:42 [↑](#footnote-ref-13)
14. В предварительном вознесении [↑](#footnote-ref-14)
15. Дан. 8:14 [↑](#footnote-ref-15)
16. Исх. 20:10 [↑](#footnote-ref-16)
17. Исаия 58:13, 14 [↑](#footnote-ref-17)
18. Лев. 23: 31, 32 [↑](#footnote-ref-18)
19. Стих 30 [↑](#footnote-ref-19)
20. Лев. 16:13 [↑](#footnote-ref-20)
21. Лев. 16:20 [↑](#footnote-ref-21)
22. Деян. 3:20 [↑](#footnote-ref-22)
23. Откр. 22:11 [↑](#footnote-ref-23)
24. Наума 1:9, буквальный перевод с ангийского [↑](#footnote-ref-24)
25. Лук. 21:34 [↑](#footnote-ref-25)