**Господи я не достоин, быть призванным и спасенным Тобою.**

1. "*На другой день опять стоял Иоанн и двое из учеников его. И, увидев идущего Иисуса, сказал: вот Агнец Божий. Услышав от него сии слова, оба ученика пошли за Иисусом*" (Иоанн 1:35-37). "*На другой день Иисус восхотел идти в Галилею, и находит Филиппа и говорит ему: иди за Мною*"(Стих 43).

2. То, что упомянутые ученики последовали за Господом не без призыва, видно из рассказа в Евангелии от Матфея. Там мы читаем: "*Проходя же близ моря Галилейского, Он увидел двух братьев: Симона, называемого Петром, и Андрея, брата его, закидывающих сети в море, ибо они были рыболовы, и говорит им: идите за Мною, и Я сделаю вас ловцами человеков. И они тотчас, оставив сети, последовали за Ним*" (Матф. 4:18-20).

3. Прежде всего, следует обратить внимание на то, что этот призыв Иисуса обращен как к нам, так и к тем, о ком мы читаем в этом повествовании. Всем труждающимся и обремененным Спаситель говорит: "*Придите ко Мне*" (Матф. 11:28). "*И Дух и невеста говорят: прииди! И слышавший да скажет прииди! Жаждущий пусть приходит, и желающий пусть берет воду жизни даром*" (Откр. 22:17).

4. Мы склонны потерять большую часть благословения, которое должны получить от повествования о призвании первых учеников Иисуса, потому что позволяем рассказу о том, какими они стали, **вытеснить из нашего сознания знание о том, какими они были, когда были призваны**. Мы воображаем, что Иисус призвал их из-за какой-то особой доброты в них, которая привлекла Его к ним, и таким образом думаем, что они пользовались особым преимуществом перед другими людьми. Таким образом, считается само собой разумеющимся, что такие простые смертные, как мы, никогда не могли быть призваны Господом так, как были призваны они. Поэтому давайте посмотрим, сможем ли мы узнать что-нибудь о характере этих людей, которых Господь удостоил такой чести, призвав следовать за Ним.

5. Их было двенадцать, но только о некоторых из них мы имеем какие-либо сведения. Мы знаем, что Петр, Андрей, Иаков и Иоанн были рыбаками. Рыбная ловля - не самое изысканное и нежное занятие в мире, и **нам даны отрывочные сведения о характере Иакова и Иоанна, которые показывают, что они не были очень мягкими по своей природе**. Они, как и Петр, были готовы вступить в драку с любым, кто нанесет им или их Учителю оскорбление.

6. Когда Петр оказался в ситуации, когда его жизнь, казалось, была под угрозой из-за знакомства с Христом, страх овладел им, и он отрекся от Господа. И не только отрекся, но и отрекся с проклятиями и ругательствами. Мы не можем предположить, что Петр в тот момент времени имел привычку употреблять нецензурную брань, и мы хорошо знаем, что люди, которые никогда в жизни не привыкали к подобным выражениям, не бросаются нецензурными ругательствами по любому поводу, как бы сильно они ни были застигнуты врасплох. Но человек, который в прошлом имел привычку сквернословить, но благодаря общению с Христом некоторое время воздерживался от этого, может очень легко вернуться к прежней манере, когда внезапное искушение нападет на него вдали от Господа. **И действительно, как бы долго человек ни избавлялся от дурной привычки, как только он теряет связь с Господом, он снова начинает погружаться в старую трясину**. И, тот факт, что когда Петр был запуган, чтобы отречься от Христа, и сделал это с руганью и проклятиями, показывает нам, что в прежние времена, до того как он узнал Господа, он был грубым, вульгарным рыбаком, полным великодушных порывов, таким, что мир назвал бы его "добрым сердцем", но совершенно противоположным христианскому человеку, которым он стал, когда исполнился Духа Божьего.

7. Иуда был еще одним из тех, кого призвал Иисус (*ред. принял, но Иуда пришел сам*). Именно он предал Господа, продав Его за тридцать сребреников. Его страшным грехом было любостяжание. Когда средства небольшой компании учеников оказались в его руках, он стал вором. Однако мы не должны забывать, что он был призван (*ред. принят*) Господом в апостолы и как один из двенадцати был послан с "властью над нечистыми духами, чтобы изгонять их и врачевать всякую болезнь и всякую немощь", и ему было дано поручение: "больных исцеляйте, прокаженных очищайте, мертвых воскрешайте, бесов изгоняйте" (Мф. 10:1-8). Вплоть до того самого момента, когда он предал Господа в руки толпы, никто, кроме Самого Господа, не смог бы найти какого-то особого отличия между ним и другими учениками. Внешне он вел себя так же правильно, как и они; и ничто не указывает на то, что изначально его характер был хуже, чем у них. Более того, из того, что Библия учит о природе всех людей, мы знаем, что когда ученики были призваны, Иуда был таким же перспективным человеком, как и любой из них.

8. Что же, в конце концов изменило ситуацию? В том, что одиннадцать поддались влиянию Господа, вышли из своей прежней жизни и преобразились под действием Его Духа, а **Иуда, как бы сильно он ни был привлечен вначале, держался за свой собственный путь, упрямо сопротивляясь преобразующей силе Господа**, и **таким образом все больше и больше ожесточался**. Пример Иуды показывает, до чего может дойти человек, сопротивляющийся Духу, а примеры Петра, Иакова, Иоанна и многих других открывают нам, что может сделать Божья благодать для каждого, кто покорится ей.

9. Не будет уничижением апостолов, если сказать, что по своей природе они были не лучше других людей. Все они, включая Иуду, обладали способностями, которые при обучении и развитии Господом **могли бы сделать их самыми сильными работниками в Его служении**, но которые, **если их не обучать, могли бы сделать их столь же сильными для совершения зла**. К вечной хвале славы благодати Господа Иисуса, что такие люди, взятые из такого окружения, как они, смогли стать такими гигантами в духовном росте и такими способными служителями Святого Духа

10. Урок, который мы должны извлечь из призвания этих учеников, - это урок надежды, мужества и доверия. Мы должны помнить, что они были людьми "подобных страстей" (Деян. 14:15, перевод KJV), не лучше и не хуже нас по своей природе. Возможно, они обладали какими-то более выраженными, чем у нас, качествами, позволяющими им занимать более широкую сферу деятельности, чем та, для которой мы предназначены, но в этом отношении они отличались от нас не больше, чем многие наши неверующие собратья в настоящее время, ибо нет сомнения, что в мире есть очень много людей, обладающих большими природными способностями, чем большинство тех, кто посвятил себя служению Господу. **Мы должны понять, что природные способности человека ни в коем случае не являются мерилом того, чем он может быть по благодати**. В той мере, в какой мы, думая о том, кем стали большинство из двенадцати, упускаем из виду, кем они были в момент призвания, мы теряем пользу священного повествования. Оно было написано для нашего обучения, чтобы мы через терпение и утешение Писания имели надежду. Поскольку они были лишь образами всего человечества, а Бог не лицеприятен, то мы видим в их призвании призвание всех людей. Нам же остается, смиренно принимая волю Божью, сделать свое призвание и избрание твердым и несомненным.

**Цель призвания**

1. Иисус сказал первым ученикам то же, что и всем: "Следуйте за Мной". Теперь давайте посмотрим, почему они были призваны. Мы видели, что, когда их призвали, они были грешниками. Иисус призвал их не за то, кем они были, а за то, кем они могли бы стать под Его руководством. Поэтому сказал ли Он: "Идите за Мною, и Я спасу вас от грехов ваших"? Это подразумевалось в призыве, но Он сказал не это. Он сказал: "идите за Мною, и Я сделаю вас ловцами человеков". **И это как раз то, что Его призыв означает для каждого из нас. Личное спасение, разумеется, включено в этот призыв, ибо никто не может дать другим то, чего не имеет сам; но тот факт, что Иисус призывает нас к Себе, чтобы мы могли спастись, подчеркивается и становится более очевидным благодаря тому, что Он призывает нас, чтобы мы стали спасителями для других.**

**2. Среди исповедуемых последователей Господа Иисуса очень много людей, которые даже после многих лет христианского исповедания часто испытывают сомнения в том, что они приняты Богом. Они хотели бы знать, что они приняты Христом. Поэтому неудивительно, что среди ищущих Бога так много тех, кто потрясен ощущением собственного недостоинства и не решается начать служить Господу, боясь, что Он не примет таких грешников, как они**. **Все эти страхи исчезли бы, если бы эти люди смогли осознать всю полноту смысла призыва Господа Иисуса**. **Призвание не ограничивается одним лишь человеком. Бог призывает нас, чтобы через нас достичь кого-то еще**. "И слышавший да скажет прииди!" (Откр. 22:17). Поэтому, когда кто-то говорит: "Не похоже, чтобы Господь мог спасти такого большого грешника, как "я", вы всегда можете сказать в ответ: **"Мой дорогой брат или сестра, Господь призвал вас с единственной целью - сделать вас спасителем какого-то другого бедного грешника; ваше спасение является естественным и побочным для этой цели. Для Него нет ничего особенного в том, чтобы спасти тебя; главное, что Он сделает тебя средством спасения других".**

3. Теперь прочтем пару текстов, которые еще более ясно показывают это. Первый из них - 2 Кор. 5:17-20. "*Итак, кто во Христе, тот новая тварь; древнее прошло, теперь все новое. Все же от Бога, Иисусом Христом примирившего нас с Собою и давшего нам служение примирения: потому что Бог во Христе примирил с Собою мир, не вменяя людям преступлений их, и дал нам слово примирения. Итак мы — посланники от имени Христова, и как бы Сам Бог увещевает через нас; от имени Христова просим: примиритесь с Богом*".

**4. Читая это, не забывайте, что примиряются те, в кого вложено слово примирения. Всякий, кто во Христе и, следовательно, новая тварь, имеет в себе слово примирения и является посланником Христа, чтобы нести служение примирения**. **Через каждого, кто принимает Господа Иисуса, Бог умоляет грешников, как и через Самого Христа. Если вы никогда не видели этого в тексте, читайте его до тех пор, пока не сможете увидеть, ибо это там.**

5. Теперь прочитаем Ис. 49:6-9: "*И Он сказал: мало того, что Ты будешь рабом Моим для восстановления колен Иаковлевых и для возвращения остатков Израиля, но Я сделаю Тебя светом народов, чтобы спасение Мое простерлось до концов земли.**Так говорит Господь, Искупитель Израиля, Святый Его, презираемому всеми, поносимому народом, рабу властелинов: цари увидят, и встанут; князья поклонятся ради Господа, Который верен, ради Святаго Израилева, Который избрал Тебя.**Так говорит Господь: во время благоприятное Я услышал Тебя, и в день спасения помог Тебе; и Я буду охранять Тебя, и сделаю Тебя заветом народа, чтобы восстановить землю, чтобы возвратить наследникам наследия опустошенные,**сказать узникам: "выходите", и тем, которые во тьме: "покажитесь". Они при дорогах будут пасти, и по всем холмам будут пажити их*".

6. Не может быть никаких сомнений в том, что эти слова относятся прежде всего ко Христу, но Он - "Сын Человеческий" и пришел на землю вместо человека, чтобы мы были послами вместо Него. То, что эти слова относятся к людям, которых Господь призывает наравне с Христом, можно увидеть, сравнив стих 6 с Деяниями 13:46, 47, где мы читаем, что Павел и Варнава сказали: "вам первым надлежало быть проповедану слову Божию, но как вы отвергаете его и сами себя делаете недостойными вечной жизни, то вот, мы обращаемся к язычникам. Ибо так заповедал нам Господь: Я положил Тебя во свет язычникам, чтобы Ты был во спасение до края земли". **Апостолы применили эти слова к себе так же естественно, как если бы они сами были названы в пророчестве**. Это показывает, что все, что было дано Господу совершить на этой земле, дано каждому, кто примет Его призыв.

7. Как удивительно утешительно это место Писания! Кому Господь говорит, что сделает его Своим спасением: "Тому, кого человек презирает" (Исаия 49:7). Это правда, что Иисус был презираем и отвергнут людьми; **но Он был презираем исключительно из-за нас, потому что Он понес наше поношение**. **Он поставил Себя на место грешника. Но как бы Он ни был презрен, как оставленный Господом за свои грехи, Он был спасением Божиим, показывая, что каждый, кто презирается за грехи, которые он сам совершил, также избран быть спасением Божиим**.

8. Как благословенен зов Господа! Как он устраняет всякую тень сомнения и страха. Когда мы правильно слышим Его, уже не остается места для сомнений в том, что Господь может нас спасти. Призыв Господа выходит далеко за пределы этого, говоря нам, когда мы находимся в греховной деградации: "сын! пойди сегодня работай в винограднике моем" (Матф. 21:28). "Итак, подражайте Богу, как чада возлюбленные" (Еф. 5:1).