**Тема: «Я человек с нечистыми устами, и живу среди народа также с нечистыми устами»**

1. Название темы, созвучна с словами пророка Исаии, который он однажды произнёс при самых интересных обстоятельствах.

2. Но перед этим надо понять общий пророческий фон и ситуацию, при которых Исаии высказал эти слова.

3. Начнем с предыстории и коротко ее проследим до нашего момента изучения. Более того, нам следует рассмотреть место, которое занимает пророчество Исаии в Писании, его отношение к нам и его право называться Евангелием от Исаии. Потому что мы с вами еще будем иметь несколько встреч, изучая важные Евангельские истины в этой книге.

4. Мы должны вернуться к началу, чтобы правильно понять то, что происходит как с пророком Исаией так и в отношении к его книге. Мы знаем, что в начале Бог дал человеку власть над всей землей (Быт. 1:26-28), и что **именно присутствие Бога в человеке дало ему эту власть**. Бог действовал в нем по Своей воле и по Своему благоволению, и Богу было угодно управлять землей через человека.

5. Как в отношении первого Адама, так и в отношении второго, верно, что Отцу было угодно, чтобы в Нем обитала вся полнота, ибо Он был сыном Божиим (Лк. 3:38). Это очевидно из того, что именно во Христе как Человеке, обитает вся полнота, и в Нем мы имеем полноту. (Кол. 2: 9, 10). "*От полноты Его все мы приняли*" (Иоанна 1:16), чтобы мы могли исполниться "исполниться всею полнотою Божиею" (Еф. 3:19).

6. Человек отверг слово Господне и тем самым утратил свое господство. Согрешив, он лишился венца славы и чести.

7. Но, даже объявив человеку о последствиях его падения, Бог дал обещание о Семени, через которое все будет восстановлено, и, сообщив Аврааму, что Семя, в котором благословятся все народы земли, будет его, Бог дал ему обещание, что "*он будет наследником мира*" (Рим. 4:13).

8. Однако при жизни Авраама это обещание не было исполнено. "*И не дал ему на ней наследства ни на стопу ноги, а обещал дать ее во владение ему и потомству его по нем, когда еще был он бездетен*" (Деян. 7:5).

9. **Тем не менее Авраам умер с верой, ибо прекрасно понимал, что только через воскресение из мертвых он получит наследство**. Заключая с ним завет, Бог сказал: "*И сказал [Господь] Авраму: знай, что потомки твои будут пришельцами в земле не своей, и поработят их, и будут угнетать их четыреста лет, но Я произведу суд над народом, у которого они будут в порабощении; после сего они выйдут с большим имуществом, а ты отойдешь к отцам твоим в мире [и] будешь погребен в старости доброй; в четвертом роде возвратятся они сюда: ибо [мера] беззаконий Аморреев доселе еще не наполнилась*" (Быт. 15:13-16).

10. Но, дав Аврааму обещание, Бог, "*давая обетование Аврааму, как не мог никем высшим клясться, клялся Самим Собою, говоря: истинно благословляя благословлю тебя и размножая размножу тебя. И так Авраам, долготерпев, получил обещанное. Люди клянутся высшим, и клятва во удостоверение оканчивает всякий спор их. Посему и Бог, желая преимущественнее показать наследникам обетования непреложность Своей воли, употребил в посредство клятву, дабы в двух непреложных вещах, в которых невозможно Богу солгать, твердое утешение имели мы, прибегшие взяться за предлежащую надежду*" (Евр. 6:13-18).

11. Это было следующим: "*и сказал: Мною клянусь, говорит Господь, что, так как ты сделал сие дело, и не пожалел сына твоего, единственного твоего, то Я благословляя благословлю тебя и умножая умножу семя твое, как звезды небесные и как песок на берегу моря; и овладеет семя твое городами врагов своих; и благословятся в семени твоем все народы земли за то, что ты послушался гласа Моего*" (Быт. 22:16-18).

**12. Если взять все эти тексты вместе, то мы видим, что обетование и клятва даны ради нас.** Мы заинтересованы в них так же, как и Авраам. Фактически клятва была дана ради нас. Мы также видим, как уже отмечалось, что обетование должно было исполниться только через воскресение; а воскресение обещано в словах: "*и овладеет семя твое городами врагов своих*". **Семя - это Христос и все, кто принадлежит Ему** (Гал. 3:16, 29), а "*Последний же враг истребится - смерть*" (1 Кор. 15:26).

13. Обетование, которое Бог подтвердил Аврааму клятвой, состояло в том, что в четвертом поколении, через четыреста лет, его потомство придет в землю и овладеет ею. А это означало, что и сам Авраам должен был наследовать ее, ибо потомство не может вступить в наследство раньше отца.

14. Теперь нам говорят, что когда родился Моисей, когда народ рос и умножался в Египте, "***приближалось время [исполниться] обетованию, о котором клялся Бог Аврааму, народ возрастал и умножался в Египте***" (Деян. 7:17). Поэтому мы с уверенностью знаем, что когда Бог послал Моисея вывести Свой народ из дома рабства, наступило время, когда "*Царство же и власть и величие царственное во всей поднебесной" должно было быть "народу святых Всевышнего, Которого царство - царство вечное*" (Дан. 7:27). И это подтверждается вдохновенными словами Моисея после перехода через Чермное море: "*Введи его и насади его на горе достояния Твоего, на месте, которое Ты соделал жилищем Себе, Господи, во святилище, [которое] создали руки Твои, Владыка! Господь будет царствовать во веки и в вечность*" (Исх. 15:17, 18).

15. Но хотя и "*Не осталось неисполнившимся ни одно слово из всех добрых слов, которые Господь говорил дому Израилеву; все сбылось*", "*отцы наши не хотели быть послушными, но отринули его и обратились сердцами своими к Египту*", "*И презрели они землю желанную, не верили слову Его; и роптали в шатрах своих, не слушались гласа Господня*" (Ис. Нав. 21:45, Деян. 7:39, Пс. 105: 24, 25). "*Итак видим, что они не могли войти за неверие*" (Евр. 3:19)

16. Тем не менее "*Не медлит Господь [исполнением] обетования, как некоторые почитают то медлением; но долготерпит нас, не желая, чтобы кто погиб, но чтобы все пришли к покаянию*" (2 Петра 3:9). Поэтому "*еще определяет некоторый день, "ныне", говоря через Давида, после столь долгого времени, как выше сказано: "ныне, когда услышите глас Его, не ожесточите сердец ваших*" (Евр. 4:7).

17. Ни у кого нет больше дня, но Господь обещал Аврааму, что дни покаяния продлятся до четырехсот лет. Однако и это не было исполнено, но поскольку это должно было произойти, чтобы некоторые приняли обетование и вошли в землю обетованную, Бог продолжал говорить: "Ныне", даже по истечении первого прошедшего времени.

**18. Только после того, как отказ сынов Израиля принять свободу, к которой их призвал Господь, ознаменовался их отведением в плен Вавилона, Бог назначил другое время для освобождения Своего народа**. Когда они ушли в Вавилон, Бог сказал им, что через семьдесят лет Он освободит их, что и произошло; однако они освободились из Вавилона не больше, чем из Египта, и в связи с этим Бог снова продлил время, отведя очень долгий срок, который также уже в прошлом.

19. **Но до вавилонского плена единственным временем, которое когда-либо было установлено, были четыреста лет, о которых Бог поклялся Аврааму**. **В любое время вплоть до вавилонского плена народ мог, покаявшись и уверовав, вступить в обещанное наследство**. **Они жили в тех же условиях, что и мы: Они жили в эпоху конца, самый длинный пророческий период был завершен. Единственное, что препятствовало пришествию Господа и восстановлению всего сущего, - это их неподготовленность из-за неверия.**

**20. Именно в это время ожидания пророчествовал Исаия**. Его послание было вечным Евангелием: "*убойтесь Бога и воздайте Ему славу, ибо наступил час суда Его, и поклонитесь Сотворившему небо и землю, и море и источники вод*" (Откр. 14:6). **Поскольку условия тогда были те же, что и сейчас, и надвигающееся событие было тем же самым, то из этого следует, что пророчество Исаии обращено к нам так же непосредственно, как если бы пророк жил сегодня, и его слова были бы произнесены впервые**. Нет более насыщенного живым Евангелием и более важного для понимания места в Библии, чем пророчество Исайи.

21. И вот тут мы переходим к важным словам пророка Исаии, которой названа наша тема, чтобы подчеркнуть первый и важный урок.

*1 В год смерти царя Озии видел я Господа, сидящего на престоле высоком и превознесенном, и края риз Его наполняли весь храм.*

*2 Вокруг Него стояли Серафимы; у каждого из них по шести крыл: двумя закрывал каждый лице свое, и двумя закрывал ноги свои, и двумя летал.*

*3 И взывали они друг ко другу и говорили: Свят, Свят, Свят Господь Саваоф! вся земля полна славы Его!*

*4 И поколебались верхи врат от гласа восклицающих, и дом наполнился курениями.*

*5 И сказал я: горе мне! погиб я! ибо я человек с нечистыми устами, и живу среди народа также с нечистыми устами, — и глаза мои видели Царя, Господа Саваофа.*

*6 Тогда прилетел ко мне один из Серафимов, и в руке у него горящий уголь, который он взял клещами с жертвенника,*

*7 и коснулся уст моих и сказал: вот, это коснулось уст твоих, и беззаконие твое удалено от тебя, и грех твой очищен.*

*8 И услышал я голос Господа, говорящего: кого Мне послать? и кто пойдет для Нас? И я сказал: вот я, пошли меня.*

*9 И сказал Он: пойди и скажи этому народу: слухом услышите — и не уразумеете, и очами смотреть будете — и не увидите.*

*10 Ибо огрубело сердце народа сего, и ушами с трудом слышат, и очи свои сомкнули, да не узрят очами, и не услышат ушами, и не уразумеют сердцем, и не обратятся, чтобы Я исцелил их.*

*11 И сказал я: надолго ли, Господи? Он сказал: доколе не опустеют города, и останутся без жителей, и домы без людей, и доколе земля эта совсем не опустеет.*

*12 И удалит Господь людей, и великое запустение будет на этой земле.*

*13 И если еще останется десятая часть на ней и возвратится, и она опять будет разорена; но как от теревинфа и как от дуба, когда они и срублены, остается корень их, так святое семя будет корнем ее.*

22. Пророк Исаия начал видеть видения об Иудее и Иерусалиме во времена царя Озии, и его работа продолжалась около шестидесяти лет. Именно в последний год жизни Озии Исаия увидел видение, о котором пойдет речь в данном уроке. Озия (ред. называется также *Азария* ([ивр.](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%98%D0%B2%D1%80%D0%B8%D1%82%22%20%5Co%20%22%D0%98%D0%B2%D1%80%D0%B8%D1%82) עֲזַרְיָהוּ‎, *Азарияу «моя помощь — Яхве»*) — десятый царь [Иудеи](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%98%D1%83%D0%B4%D0%B5%D0%B9%D1%81%D0%BA%D0%BE%D0%B5_%D1%86%D0%B0%D1%80%D1%81%D1%82%D0%B2%D0%BE) из [дома Давидова](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D0%BE%D0%BC_%D0%94%D0%B0%D0%B2%D0%B8%D0%B4%D0%B0). Сын [Амасии](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%90%D0%BC%D0%B0%D1%81%D0%B8%D1%8F_%28%D1%86%D0%B0%D1%80%D1%8C_%D0%98%D1%83%D0%B4%D0%B5%D0%B8%29), взошёл на престол в 16 лет и царствовал 52 года.) был внуком Иоаса (ред. царь [Иудейского царства](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%98%D1%83%D0%B4%D0%B5%D0%B9%D1%81%D0%BA%D0%BE%D0%B5_%D1%86%D0%B0%D1%80%D1%81%D1%82%D0%B2%D0%BE), сын [Охозии](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9E%D1%85%D0%BE%D0%B7%D0%B8%D1%8F_%28%D1%86%D0%B0%D1%80%D1%8C_%D0%98%D1%83%D0%B4%D0%B5%D0%B8%29%22%20%5Co%20%22%D0%9E%D1%85%D0%BE%D0%B7%D0%B8%D1%8F%20%28%D1%86%D0%B0%D1%80%D1%8C%20%D0%98%D1%83%D0%B4%D0%B5%D0%B8%29) и [Цивьи](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A6%D0%B8%D0%B2%D1%8C%D1%8F%22%20%5Co%20%22%D0%A6%D0%B8%D0%B2%D1%8C%D1%8F) из Вирсавии.). Последний, как и его отец Амасия, умер насильственной смертью. И Амасия, и его сын, преемник Озии начинали царствовать в страхе Божьем, но по мере того, как Господь дал им процветание, их сердца возвысились. Амасия поклонялся ложным богам, а Озия настолько преисполнился гордости и самолюбия, что даже вошел в святилище с намерением возжечь фимиам. За это он был поражен проказой и вынужден передать царство своему сыну Иоафаму (ред. Иоафа́м, сын Озии, — иудейский царь).

23. В видении Исаии ему был явлен Господь на престоле Своем, высоко вознесенный, окруженный ангелами и поклоняющимися серафимами. Серафимы никогда не падали, и всегда были у престола. Но они имели 6 крыл, одной парой закрывали свое лицо и уста. С одной стороны Серафимы, которые понимают всю Святость Бога и даже со своего положения показывают свое недостоинство перед Богом, с другой стороны история Озии и Амасии – их дерзновение, которое закончилось трагедией для них. Исаия не глуп - он все понял и осознал – ЕМУ КОНЕЦ. ШАХ И МАТ. Он видел Бога и предстал пред ним в своем жалком положении. **Когда эти серафимы возвещали о святости Господа, чувство собственной греховности захлестнуло пророка**, и он воскликнул: "*И сказал я: горе мне! погиб я! ибо я человек с нечистыми устами, и живу среди народа также с нечистыми устами, — и глаза мои видели Царя, Господа Саваофа*" (Исаия 6:5).

ВОПРОС: Почему Бог это допускает с Исаией? Почему Серафими закрывают свои уста, и тут Бог грешному человеку позволяет видеть, то что не могут видеть даже Серафимы?

24. **Но Бог никогда не открывает Свою святость с целью вызвать у людей отчаяние.** **Как бы высок и возвышен Он ни был, Его святость и могущество уравновешиваются Его любовью к людям, и Он призывает их**: "*Пойте Господу, святые Его, славьте память святыни Его*" (Пс. 29:4). **В Своей любви Он безвозмездно дарует Свою святость грешным людям, и поэтому бесконечная мера Его святости лишь раскрывает полноту Его неизреченного дара**.

25. В ответ на чувство нужды пророка к нему прилетает ангел с живым углем с жертвенника, и, когда он прикладывает его к устам Исаии, звучит утешительное заверение: "*и коснулся уст моих и сказал: вот, это коснулось уст твоих, и беззаконие твое удалено от тебя, и грех твой очищен*" (Ис. 6:7).

26. Кощунственная гордыня царя Озии, самонадеянно подошедшего к жертвеннику, заслуживала быстрого и страшного наказания; но для смиренного признания вины Исаии оно не содержала уже никакой опасности. Грешные и беспомощные, которые могут лишь молиться о своей печальной необходимости, могут смело приходить к престолу благодати и находить там обильное искупление. **Сокрушенное и растерзанное сердце может быть презираемо людьми, но оно почитаемо на небесах**. Бог уважает смиренных. На всякое признание своей вины Он отвечает, как и Исаия: "*беззаконие твое удалено от тебя, и грех твой очищен*".

27. Далее следует следующий шаг. Исаия жил среди нечистого народа. Бог заботился о них так же, как и об Исаии.

ЗАМЕТКА:

А. Нам нужно уже пить из источника жизни, а не маленькие струйки воды. Нам надо пить Его жизнь верою с такой нарастающей силой, чтобы ничего не было упущено с Его благословений. Поэтому Бог нам и говорить: "*кто жаждет, иди ко Мне и* пей" (Иоанна 7:37).

Б. Это наша привилегия - быть наполненными Божьей жизнью и получать ее так же легко и естественно, как мы получаем воду, когда хотим пить.

В. Но есть много других вещей, по которым мы жаждем, помимо того, что удовлетворяет наши физические аппетиты. **Все желания, амбиции, недовольство, законные и незаконные, - это жажда души, и ничто не утолит эту жажду, кроме Христа**. "*верующий в Меня не будет жаждать никогд*а" (Иоанна 6:35).

**Г. Не думайте, что, поскольку вы недостойны, было бы самонадеянно с вашей стороны прийти и пить. Самонадеянность заключается в том, что вы не пьете**. Именно на это жалуется Господь. Поэтому без колебаний принимайте приглашение свободно пить воду жизни. "*Подивитесь сему, небеса... говорит Господь. Ибо два зла сделал народ Мой: Меня, источник воды живой, оставили, и высекли себе водоемы разбитые, которые не могут держать воды*" (Иеремия 2:12, 13).

**Д. Мы никогда не должны бояться, что какая-то привилегия, о которой говорится в Писании, слишком хороша для нас, что она зарезервирована для какого-то более достойного класса. Стремление Бога к каждому из нас безгранично, и Он жаждет увидеть его реализацию**. **Его не устраивает, что люди живут вдали от Него, где до них доходят лишь маленькие струйки Его благословений. Он хочет, чтобы они жили у истоков фонтана, где всегда царит изобилие**. **Именно для достижения этой цели Христос пришел на эту землю**. Люди ушли от Бога, каждый своим путем, и Христос пришел, чтобы показать нам, что значит жить у фонтана "*мы видели славу Его, славу, как Единородного от Отца*" (Иоанна 1:14). **Он Сам пил из источника жизни; только жизнь Отца была явлена в Нем, и, показав нам, насколько она желанна, Он приглашает нас принять ее**.

ВОПРОС: **Кто же должен пойти и рассказать народу об очищении, которое так свободно дается и так легко достигается, об источнике жизни?**

28. **Ангелы не могли этого сделать, ибо они не знали, что такое осквернение и бремя греха**. Посланники должны быть избраны среди искупленных людей, и Исаия, знавший и болезнь, и исцеление, предложил себя для этой работы, сказав: "*Вот я; пошли меня*" (Стих 8).

**29. Так же быстро, как очищение от греха последовало за его исповеданием, так и поручение возвещать Евангелие последовало за предложением послужить**. "*И сказал Он: пойди*" (Стих 9). Слова послания были вложены в его уста.

30. С первого взгляда это послание кажется полным разочарования, "*скажи этому народу: слухом услышите - и не уразумеете, и очами смотреть будете - и не увидите*" (там же). Причина также должна была быть известна. "*Ибо огрубело сердце людей сих, и ушами с трудом слышат, и очи свои сомкнули, да не узрят очами, и не услышат ушами, и не уразумеют сердцем, и не обратятся, чтобы Я исцелил их*" (Деяния 28:27).

31. Хотя эти слова вряд ли похожи на благую весть, на самом деле они были таковыми для всех, кто их услышал, так как показывали хрупкость преграды, отделявшей народ от прощения и исцеления. Если бы только Иуда использовал свои чувства и разум, услышал ушами, увидел глазами и понял сердцем, то в результате "*они обратились бы, и Я исцелил бы их*".

32. Бог не требовал от Своего народа великих дел, чтобы спасти его. **Если бы Он попросил их слышать без ушей или видеть без глаз, они могли бы пожаловаться, что Его условия тяжелы, но эти способности уже были даны, и Бог просто попросил использовать их.**

33. Это как с земной пищей. Для поддержания физической жизни им необходимо было использовать свои члены тела. Пища росла вокруг них в изобилии, но прежде чем она могла поддержать им жизнь, ее нужно было увидеть и собрать своими руками. Так что вокруг них, как пели серафимы, вся земля была полна славы Божией.

34. Если бы их уши были открыты, чтобы слышать, что Бог говорит им через Своих слуг и Свои дела, если бы их глаза были готовы видеть в чудесах природы, демонстрацию живой силы Божьей и постоянное действие их Творца, они бы с радостью признали бы Евангелие в каждом служении земли, моря и воздуха, обеспечивающем их потребности, и они стали бы по вере причастниками Божественной жизни, и таким образом обратились бы от идолов к служению живому Богу.

35. Трудность, которая мешала иудеям, не позволила их детям признать Мессию, и Павел сказал иудеям в Риме, что Святой Дух изрек истину через Исаию, когда тот объявил реальную природу препятствия, мешавшего им спастись. Христос говорил: "*Итак не заботьтесь и не говорите: что нам есть? или что пить? или во что одеться? потому что всего этого ищут язычники, и потому что Отец ваш Небесный знает, что вы имеете нужду во всем этом. Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам*". (Матф. 6:31-33). В силе обеспечивающую жизнь, которая так свободно дается людям, "*исполняя пищею и веселием сердца наши*" (Деяния 14:17), дается "*нам все потребное для жизни и благочестия*" (2 Петр. 1:3), но в настоящее время, как и во времена Исаии, о народах можно сказать: "*Вол знает владетеля своего, и осел - ясли господина своего; а Израиль не знает [Меня], народ Мой не разумеет*" (Ис. 1:3).

36. **Божественное стремление - видеть людей счастливыми**. **Бог радуется благополучию Своих детей, и Он желает, чтобы люди признали Его любовь в изобилии Его даров. Если же они этого не сделают, то, прежде чем Он позволит окончательно отвергнуть Себя и бесповоротно избрать путь смерти, Он дает возможность узнать ценность Своих даров через их отказ**.

37. Некоторые, когда суды Господни будут на земле, научатся праведности: "*ибо когда суды Твои [совершаются] на земле, тогда живущие в мире научаются правде* (ред. праведности)" (Ис. 26:9), и **поэтому, хотя Бог не желает огорчать детей человеческих, это часто является единственным шансом спасти их**. Так было и с Иудеями.

38. На вопрос Исаии о том, сколько времени пройдет, прежде чем народ захочет видеть глазами и слышать ушами, и таким образом исцелиться, был дан ответ: "***доколе не опустеют города, и останутся без жителей, и домы без людей, и доколе земля эта совсем не опустеет***" (Ис. 6:11). Однако было дано обетование, что остаток вернется, и что, подобно дереву, у которого продолжает сохранятся жизнь, хотя все внешние признаки жизни, листья и ветви, исчезли, святое семя будет составлять сущность народа.

**39. Это семя не будет святым по своим собственным заслугам, но будет состоять из всех, кто подчинит себя праведности Божьей, а не попытается, не зная Бога и Его «праведности, установить свою собственную праведность**. «*И если еще останется десятая часть на ней и возвратится, и она опять будет разорена; но как от теревинфа и как от дуба, когда они и срублены, остается корень их, так святое семя будет корнем ее». (стих 13)*

40. Исаия имел чудесные откровения о характере Бога. В его писаниях так сильно представлена работа Христа, что о них часто говорят, и это действительно так, как о "Евангелии от Исаии". По этой причине многие, считающиеся мудрыми и учеными, но не знающие Писания и силы Божией, заявляют, что невозможно, чтобы человек, живший за сотни лет до Христа, был настолько просвещен в вопросах, касающихся деятельности и учения Спасителя.

41. Ко всем таким людям обращено предостережение Исаии, чтобы они открыли глаза и уши и научились различать там, где сейчас они видят только обычные вещи и человеческую силу, они увидели славу Божию, наполняющую всю землю. Эта слава Божия, которую серафимы провозгласили: "Свят, свят, свят!" (Стих 3), увиденная и принятая верой, производит к созерцающему исполнению Божественного повеления: "*Будьте святы, ибо Я свят*" (1 Петра 1:16).