**Урок 9. Никодим и Христос. Уроки**

1. "*Между фарисеями был некто, именем Никодим, [один] из начальников Иудейских.* (Иоанна 3:1).

2. Никодим, богатый человек, старейшина, фарисей и член синедриона.

3. Предание говорит, что только после Воскресения Христова он стал явным учеником, получил крещение от Петра и Иоанна и что родственник его Гамалиил принял и скрывал его в своем загородном доме до смерти, после которой предал тело честному погребению возле могилы св. архидиакона Стефана.

4. Эта история записана Иоанном из уст самого Никодима.

УАЙТ: *Никодим рассказал Иоанну об этой беседе, и тот записал ее в назидание миллионам людей.* {ЖВ 177.2}

5. Давайте изучим для себя несколько уроков из этой истории, не разбирая ее по крупицам, как это мы часто делаем в отношении разных историй и сюжетов Писания. Читаем далее: *Он пришел к Иисусу ночью и сказал Ему: Равви! мы знаем, что Ты учитель, пришедший от Бога; ибо таких чудес, какие Ты творишь, никто не может творить, если не будет с ним Бог*" (Иоанна 3:2).

6. В обращении Никодима мы видим намеренный комплимент Человеку Иисусу, подобный тому, который большинство людей считают своим долгом сделать священнику. "Мне нравится эта проповедь, в ней выражено то, во что я всегда верил". "Нет сомнений, что вы делаете здесь великое дело; ваша проповедь оказывает большое влияние на людей". **И хотя поощрять человека всегда правильно, лучший в мире способ поощрить служителя Христа - это лично прислушаться к его словам, и пусть плоды будут видны в жизни**. **Слишком многие считают, что их долг полностью выполнен, если они соглашаются с тем, что им говорят, не задумываясь о том, что это означает, что должны быть перемены в самой жизни**. Как часто исполняется это место Писания. "*А о тебе, сын человеческий, сыны народа твоего разговаривают у стен и в дверях домов и говорят один другому, брат брату: "пойдите и послушайте, какое слово вышло от Господа"... И вот, ты для них - как забавный певец с приятным голосом и хорошо играющий; они слушают слова твои, но не исполняют их*" (Иезекииль 33:30-32). **Они хвалят певца и песню, но у них нет и мысли о том, что это нечто большее, чем просто слушать**.

7. Иисус прервал комплимент Никодима. Все, что сказал Никодим, было правдой, и мы можем верить, что он говорил это искренне; но Иисус не хотел говорить о Себе и Своей работе. Очень резкими и нелюбезными показались Никодиму Его слова в ответ на вежливое приветствие. Начальник похвалил Иисуса и не имел ни малейшего сомнения в том, что Иисус будет рад его вниманию, ведь он и не думал, что это может, является для него чем-то иным, кроме хорошим делом; но Иисус тут же ответил: "*если кто не родится свыше, не может увидеть Царствия Божия*" (Стих 3).

ВОПРОС: Что! Фарисей, начальник иудейский, который с юности был обучен закону и всегда старался сохранять совесть, свободную от обид на людей и на Бога, должен быть полностью обновлен, чтобы спастись?

8. Никодим знал, что Господь имеет в виду его, и понимал, что это предложение означает полное преображение жизни, но подразумеваемый упрек огорчил его, и он, не понимая его, стал спорить.

9. Заметьте, что Иисус не обратил никакого внимания на его вопрос: "*как может человек родиться, будучи стар?*" (стих 4), кроме как повторить Свой ответ. Он не пытался ничего объяснить в ответ на вопрос: "*Как это может быть?*", но просто заверил, что тайна естественного рождения существует, почему же тогда кто-то должен спотыкаться о тайну нового рождения.

10. Утверждение носит всеобъемлющий характер: Никто не может войти в Царство Небесное иначе, как через новое рождение. **Рождение, которое приводит нас в царство людей, не вводит нас в царство Божие**. **Никто не рождается христианином. Какими бы благочестивыми ни были предки человека, в каком бы благочестивом доме он ни родился, он должен родиться свыше, иначе он не может быть спасен**.

11. Благочестивые родители - это благословение и прекрасная помощь на жизненном пути, **но есть работа, которая должна совершаться в душе каждого человека только Духом Святым**. **Ребенок, у которого есть по-настоящему богобоязненные родители, должен вырасти христианином и стать им уже в раннем возрасте; но никто не рождается христианином**.

12. Он может усвоить язык Писания как нечто само собой разумеющееся, от многого услышанного, и никогда не слышать слов насмешки или сквернословия. Возможно, его с самого раннего детства приучали к чтению Библии, к семейным и общественным религиозным занятиям. **Все это хорошо, но ничто из того, что человек может получить от людей от первого до последнего, как бы тесно они ни были связаны и как бы хороши ни были, не может занять место личной работы Святого Духа в сердце**. **Каким бы великим благословением ни было благочестивое воспитание, если полагаться на него как на достаточное, то человек окажется в худшем положении, чем тот, кто никогда не знал религиозных объединений и знает, что он никчемный грешник**.

13. "*Рожденное от плоти есть плоть, а рожденное от Духа есть дух". "Не удивляйся тому, что Я сказал тебе: должно вам родиться свыше*" (Стихи 6, 7). "*Ветер дует, куда хочет, и ты слышишь его шум, но не можешь сказать, откуда он приходит и куда уходит; так и всякий, рожденный от Духа*" (Стих 8). **Ветер дует, куда хочет, но не имеет своей воли; он исходит от Бога и возвращается к Богу, по Его воле; так и всякий, рожденный от Духа**. "*Ты творишь ангелами Твоими духов, служителями Твоими - огонь пылающий*" (Пс. 103:4). **В этих словах Христа не просто изложена тайна процесса рождения свыше, но и содержится намек на чудесную силу, которая будет проявляться в рожденных от Духа**.

14. Не пытайтесь объяснить, не рассуждайте на основе своего прошлого опыта и даже на основе того, что вы видели. "*Но, как написано: не видел того глаз, не слышало ухо, и не приходило то на сердце человеку, что приготовил Бог любящим Его. А нам Бог открыл [это] Духом Своим; ибо Дух все проницает, и глубины Божии*" (1 Коринфянам 2:9, 10). Подчинитесь воле Божьей, и вы узнаете то, о чем не может поведать ни один человеческий язык.

**15. В Писании нет ничего яснее, чем то, что все недостатки, которые мы наследуем по рождению от родителей, противодействуют и преодолеваются рождением от Духа**. **Мы наследуем греховные склонности. Не конкретные греховные поступки, совершенные человеком, станут причиной его вечной гибели, а злая природа, заложенная в человеке, даже если она никак не проявляется в заметных для человека формах**.

16. **Зло есть в нас, оно всегда с нами**, и мы снова и снова говорим: "*Бесполезно, я не смогу преодолеть этот грех, он - часть моего существа*", и чувствуем почти отчаяние, или же извиняемся за ненавистный поступок, говоря: "*О, это только мой путь, я не имею в виду ничего плохого, но я просто не могу ничего поделать, и Бог не будет считать меня ответственным за то, в чем я не виноват. Я такой от рождения*". Теперь читайте: "*Посему, как преступлением одного всем человекам осуждение, так правдою одного всем человекам оправдание к жизни. Ибо, как непослушанием одного человека сделались многие грешными, так и послушанием одного сделаются праведными многие*". (Римлянам 5:18, 19).

**17. Мы не несем ответственности за то, что родились грешниками**. **Поскольку все наши предки были грешниками, то рождение нас грешниками было неизбежно, при условии если мы родились, конечно; и мы не имели права голоса в вопросе нашего рождения; поэтому Бог не считает нас ответственными за это**. **Но это не значит, что Он оправдывает грех и считает наше грехопадение незначительным делом**. Нет, Он не считает нас ответственными за грех, "*потому что Бог во Христе примирил с Собою мир, не вменяя [людям] преступлений их*" (2 Коринфянам 5:19). **И это примирение осуществляется путем устранения всего зла, которое было заложено в нас нашим первым рождением**. **Поскольку Бог не считает нас ответственными за рожденный в нас грех, Он обеспечивает нам новое рождение, непосредственно от Себя, которое сделает нас сильными там, где мы слабы по своей природе**. Мы "*наследники Божии*" (Рим. 8:17), наследники Его личности и характера, всего, кто Он есть и что Он имеет. **Мы не можем этого понять, но знание и вера в этот факт делает нас** "*укрепляясь всякою силою по могуществу славы Его*" (Кол. 1:11).

18. Иисус говорил о Себе как о "*Сыне Человеческом, сущем на небесах*" (Иоанна 3:14), но в этот момент Он беседовал с Никодимом. Он всегда был "*сущим в недре Отчем*" (Иоанна 1:18), так что мы можем знать, что Он с нами и теперь, когда Он вознесся на небо; и более того, мы можем видеть возможность обитать в тайном месте Бога. Тот, кто пребывает в Боге, **может говорить о небесных вещах как о том, что он знает и понимает**. В его свидетельстве нет никакой неопределенности.

**19. Каждый спасенный должен верить во многие вещи, которые он не может объяснить никому, даже самому себе**. Часто мы сталкиваемся с проблемой или просьбой "согласовать" два утверждения в Библии. "Снова и снова спрашивают: "Как это может быть? Если мы начинаем пытаться объяснить каждое кажущееся противоречие и откажемся принять истину или сделать шаг вперед, пока не сможет согласовать ее со всем остальным, он окажется в полной темноте. "Верою познаем" (Евр. 11:3). "Верующий в Сына Божия имеет свидетельство в себе самом" (1 Иоанна 5:10).

УАЙТ: *Мы слышим, как ветер шумит в кронах деревьев, видим трепещущие листья и травы, но сам ветер невидим, и никто из людей не знает, откуда он приходит и куда уходит. Вот так же влияет на нас и Святой Дух, изменяя сердца. Уловить его путь так же трудно, как движение ветра. Иногда человек не может припомнить точного часа, или места, или обстоятельств своего обращения, но ведь обращение состоялось! Христос неустанно воздействует на сердце человека, но увидеть эту деятельность так же невозможно, как ветер. Мало-помалу человек испытывает влияние, источник которого может и не осознавать, но оно направляет его ко Христу. Это происходит, когда мы размышляем о Христе, читаем Писания или слушаем проповедника. И однажды, когда призыв Духа становится ясно различим, душа радостно подчиняется Иисусу. Многие называют это внезапным обращением,* ***но в действительности это результат продолжительной, неотступной и терпеливой работы Духа Божьего***{ЖВ 172.3}

20. **Вера не противоречит разуму, но вещи, с которыми она имеет дело, настолько бесконечно превышают и выходят за пределы человеческого мышления, что для их постижения необходимо обладать разумом Бога**. Поэтому бесполезно тратить время на споры с неверующим или сомневающимся. Это время потрачено впустую. Скажите ему истину со всей убедительностью и позитивностью, которая может исходить только от близкого, личного знания, и которая должна нести в себе убеждение. **Если человек поверит, он сам поймет, почему вы не смогли ему все объяснить**. **Если же он не поверит, то не имеет значения, что он думает о вас или ваших способностях**.

УАЙТ: *Ограниченный человеческий разум не в состоянии постичь работу искупления. Тайна эта превосходит возможности человеческого познания.* ***Но тот, кто переходит из смерти в жизнь, понимает, что работа эта совершается Богом****. И ныне, на земле, мы можем познать начало искупления на личном опыте, последствия же его простираются в вечность*. {ЖВ 173.2}

ВОПРОС: Для чего нужно новое рождение?

21. Новое рождение необходимо не только для того, чтобы попасть на небо, но и для того, чтобы быть христианином. Царство Божье находится здесь и сейчас. Иоанн на Патмосе был "... *в царствии и в терпении Иисуса Христа*" (Откровение 1:9)

22. Для того чтобы принадлежать к этому Царству или даже увидеть его, человек должен быть совершенно новым; он должен быть новым творением, созданным и управляемым исключительно Духом Божьим, "*Если же кто Духа Христова не имеет, тот [и] не Его*" (Римлянам 8:9).

23. Быть христианином - это действительно равносильно вхождению в Царство Божие, человек должен настолько отличаться от того, что он есть по природе, насколько то, что он есть сегодня по природе, отличается от того, чем он был еще до своего существования.

24. Представьте себе, что тело буквально мертво и ожидает погребения. Теперь оно не имеет никакой связи ни с чем в этом мире. Его жизнь закончилась; любовь, ненависть и зависть исчезли, "*и любовь их и ненависть их и ревность их уже исчезли, и нет им более части во веки ни в чем, что делается под солнцем*" (Екклесиаст 9:6).

25. Теперь подумайте о сошествии Духа Божьего и вхождении в это тело: "*А если Христос в вас, то тело мертво для греха, но дух жив для праведности*" (Римлянам 8:10).

26. Теперь Дух оживляет это тело, но его жизнь теперь полностью принадлежит Духу. Дух спас его от смерти, и теперь он полностью управляет эти телом. Оно одушевляется и движется только Духом. Оно дышит только небесной атмосферой.

27. Очевидно, что такое тело будет действительно новым человеком, и его жизнь будет совершенно угодна Богу. **Плоть - та же самая, что и прежде, но ее удерживает Дух**. Человек больше не исполняет желания плоти, ибо плоть не может утвердить себя. "*Вместо того чтобы подчиняться князя, господствующего в воздухе, духа, действующего ныне в сынах противления*" (Ефесянам 2:2) - оно всецело управляется Духом свыше.

ВОПРОС: Единственный вопрос заключается в следующем, "Возможно ли, чтобы Дух Божий таким образом овладел телом и управлял им здесь, в этом мире?"

28. Ответ можно найти в жизни Христа. Дух Господень был на Нем, "*дух премудрости и разума, дух совета и крепости, дух ведения и благочестия*" (Исаия 11:2).

29. Так что Он дышал страхом Господним: "*и страхом Господним исполнится*" (Стих 3)

ВОПРОС: Но может ли любой другой человек иметь такой же опыт?

30. Безусловно, ибо Христос пришел именно с этой целью. Ему не нужно было приходить на эту землю ради Себя. Тот факт, что Дух полностью владел Его телом, которое было таким же, как и тело любого другого человека, рожденного от женщины, показывает, что Дух может обитать в любом человеке и управлять им. Он имеет, "… *власть над всякою плотью*" (Иоанна 17:2).

31. Что касается создания нового человека, то этому учит нас и природа, ибо Бог в природе преподает нам уроки Евангелия. То, что мы видим и в чем имеем опыт, служит нам для того, чтобы научить нас тому, что относится к Царству Божьему.

32. Вы порезали палец, и он скоро заживет. Тяжелая рана но через некоторое время образуется новая плоть, новая кожа, новые нервы и даже новые кости. Каждый день наше тело сбрасывает старую ткань, а на ее место приходит новая.

32. Если мы хотим, чтобы дело было сделано, то сила, которая действует в нас изо дня в день, чтобы поддерживать нас в жизни, будет действовать намного больше, превосходящая самые высокие полеты воображения, чтобы сделать нас совершенно новым творением во Христе. Эта сила присутствует, и все, что от нас требуется, это то, чтобы мы отдались ей.

ВОПРОС: Почему, - скажет кто-то, - я думал, что это тайна!? Так оно и есть. Понимаете ли вы тайну жизни и роста?

33. "*Как ты не знаешь путей ветра и того, как [образуются] кости во чреве беременной, так не можешь знать дело Бога, Который делает все*" (Екклесиаст 11:5).

34. Иисус в Своей беседе с Никодимом указал на то, что действие Духа Святого в осуществлении нового рождения подобна той, которую мы называем "действиями природы", "*Дух дышит, где хочет, и голос его слышишь, а не знаешь, откуда приходит и куда уходит: так бывает со всяким, рожденным от Духа*" (Иоанна 3:8).

35. Нужно было удивляться, что израильский учитель не знал этих вещей сказал ему Господь. Первоприсутствующий синедриона назывался *Наси,*  товарищ его отцем дома *Суда,* а третий член, сидевший по левую руку первоприсутствующего, носил название *Хакам,*  или человека мудрого, ученого, учителя. Таким образом слова Спасителя к Никодиму говорили ему: ты третий член синедриона, мудрый человек, а не понимаешь самых первых, самых простых уроков посвящения в тайны царствия небесного? Если твое познание так материально, так ограничено, что ты спотыкаешься на пороге, то как же ты поймешь те дальнейшие истины, которые может открыть тот, который пришел свыше?

36. Странно, что мудрецы, постоянно наблюдающие за действиями Бога в сотворенных вещах, должны спотыкаться на вопросе о рождении свыше. "*Истинно, истинно говорю тебе: мы говорим о том, что знаем, и свидетельствуем о том, что видели, а вы свидетельства Нашего не принимаете. Если Я сказал вам о земном, и вы не верите, - как поверите, если буду говорить вам о небесном?*" (Иоанна 3:11, 12).