**Тема: Суд Божий и мой грех – ч. 2 (Ис. 1:10-20)**

1. Я хотел бы вам прочитать с 10-20 стихи 1 главы пророка Исаии, и это вам покажется достаточно тяжелыми словами Господа и страшными: "*Слушайте слово Господне, князья Содомские; внимай закону Бога нашего, народ Гоморрский! К чему Мне множество жертв ваших? говорит Господь. Я пресыщен всесожжениями овнов и туком откормленного скота, и крови тельцов и агнцев и козлов не хочу. Когда вы приходите являться пред лице Мое, кто требует от вас, чтобы вы топтали дворы Мои? Не носите больше даров тщетных: курение отвратительно для Меня; новомесячий и суббот, праздничных собраний не могу терпеть:* ***беззаконие - и празднование****! Новомесячия ваши и праздники ваши ненавидит душа Моя: они бремя для Меня; Мне тяжело нести их. И когда вы простираете руки ваши, Я закрываю от вас очи Мои; и когда вы умножаете моления ваши, Я не слышу: ваши руки полны крови. Омойтесь, очиститесь; удалите злые деяния ваши от очей Моих; перестаньте делать зло; научитесь делать добро, ищите правды, спасайте угнетенного, защищайте сироту, вступайтесь за вдову. Тогда придите - и рассудим, говорит Господь. Если будут грехи ваши, как багряное, - как снег убелю; если будут красны, как пурпур, - как волну убелю. Если захотите и послушаетесь, то будете вкушать блага земли; если же отречетесь и будете упорствовать, то меч пожрет вас: ибо уста Господни говорят*".

**Остаток**

1. В Стихе 9 этой же главы мы читаем: "*Если бы Господь Саваоф не оставил нам небольшого остатка, то мы были бы то же, что Содом, уподобились бы Гоморре*".

2. Они были полностью уничтожены. Но "*хотя бы сыны Израилевы были числом, как песок морской, [только] остаток спасется*" (Римлянам 9:27). Потому что написано: "*Вот, Я пошлю к вам Илию пророка пред наступлением дня Господня, великого и страшного. И он обратит сердца отцов к детям и сердца детей к отцам их, чтобы Я, придя, не поразил земли проклятием*" (Малахия 4:5, 6).

3. **Таким образом, мы видим, что изучаемое нами пророчество Исаии имеет особое отношение к последним дням**. Остаток - это последние, а слова описывают состояние перед пришествием Господа, когда беззакония будут изобиловать, а любовь многих охладеет (Матф. 24:12), когда вера будет так скудна на земле, что ее нужно будет искать (Лук. 18:8), **и когда даже исповедующая церковь будет очень похожа на язычников**. (Сравните 2 Тимофею 3:1-5 и Римлянам 1:28-32).

- "*Знай же, что в последние дни наступят времена тяжкие. Ибо люди будут самолюбивы, сребролюбивы, горды, надменны, злоречивы, … имеющие вид благочестия, силы же его отрекшиеся*" (2 Тимофею 3:1-5).

*- "И как они не заботились иметь Бога в разуме, то предал их Бог превратному уму - делать непотребства, так что они исполнены всякой неправды*…" (Римлянам 1:28-32).

4. Церковь настолько полна нечестия, что Господь обращается к ней как к Содому и Гоморре (Исаия 1:10). Обратите особое внимание на этот факт, ибо **он приводится не с целью обвинения, а для того, чтобы подчеркнуть милосердие Божие, о котором мы сейчас будем говорить.**

**Тщетное поклонение**

1. Сравним Ис. 1:11-15 и Амос 5:21-24.

- "*К чему Мне множество жертв ваших? говорит Господь. Я пресыщен всесожжениями овнов и туком откормленного скота, и крови тельцов и агнцев и козлов не хочу. Когда вы приходите являться пред лице Мое, кто требует от вас, чтобы вы топтали дворы Мои? Не носите больше даров тщетных: курение отвратительно для Меня; новомесячий и суббот, праздничных собраний не могу терпеть: беззаконие - и празднование! Новомесячия ваши и праздники ваши ненавидит душа Моя: они бремя для Меня; Мне тяжело нести их. И когда вы простираете руки ваши, Я закрываю от вас очи Мои; и когда вы умножаете моления ваши, Я не слышу: ваши руки полны крови*" (Ис. 1:11-15).

- "*Ненавижу, отвергаю праздники ваши и не обоняю жертв во время торжественных собраний ваших. Если вознесете Мне всесожжение и хлебное приношение, Я не приму их и не призрю на благодарственную жертву из тучных тельцов ваших. Удали от Меня шум песней твоих, ибо звуков гуслей твоих Я не буду слушать. Пусть, как вода, течет суд, и правда - как сильный поток*!" (Амос 5:21-24)

**2. Хотя нас увещевают не оставлять собрания, религия ни в коем случае не сводится к посещению собраний**. **Бывают времена, когда все религиозные службы становятся мерзостью для Господа.** **Пение называется шумом, а молитва отвратительна для Него**.

3. **Однако пусть никто не думает, что это означает, что когда-нибудь Господь откажется выслушать мольбу грешника о помиловании на том основании, что он слишком грешен, чтобы быть прощенным**. Это далеко не так; изучаемый нами фрагмент Писания учит нас как раз обратному.

4. **Но Господа нельзя обмануть ничего не значащими фразами**. **Лесть не щекочет Его слух**. Двоедушный человек, не знающий своего ума, но желающий зла и просящий добра, ничего не получит от Господа. Лицемерие отвратительно.

5. **Самодовольные фарисеи, жизнь которых внешне была образцом благопристойности, но которые были лицемерами, стали объектом самых язвительных упреков Господа, в то время как Он с нежностью привлек к Себе мытарей и блудниц, жизнь которых была сплошной массой вины и которые искренне жаждали чего-то лучшего**.

6. Бесполезные молитвы "*И когда вы простираете руки ваши, Я закрываю от вас очи Мои; и когда вы умножаете моления ваши, Я не слышу: ваши руки полны крови*" (Стих 15). Какое ужасное утверждение!

7. Но оно не должно обескуражить ни одну душу. Ни один человек, просящий прощения у Господа, не будет отвергнут. Господь призывает всех прийти, и Он говорит: "*приходящего ко Мне не изгоню вон*" (Иоанна 6:37), "*желающий пусть берет воду жизни даром*" (Откр. 22:17).

8. Но Господь не любит смотреть на кровь, то есть на кровавые дела, и когда люди протягивают к Нему свои окровавленные руки, **предлагая Ему нечестие как праведность, Он не может не отвести глаз**. **Это не настоящая молитва, а просто составление молитв**. **"Произнести молитву" - это совсем другое, чем молиться**. Человек может произнести молитву, которую кто-то другой подготовил для него и вложил в его уста, или которую он сам придумал и выучил так, что может повторять ее по памяти, но это не молитва. Человек, который полагается на то, что кто-то другой составит за него молитву, не будет молиться, если будет повторять ее тысячу раз в день.

9. **Молитва - это просто просьба о том, чего человек хочет**. **Молитва к Богу, конечно же, должна быть просьбой о благе, поскольку ничего другого Он дать не может**. Если человек хочет чего-то, он знает, что хочет этого, и тогда попросить об этом так же просто, как ребенок, когда он голоден, попросить кусок хлеба.

10. **Никто из голодных не нуждается в том, чтобы кто-то подсказал ему, как попросить что-нибудь поесть; так и тот, кто жаждет и алчет праведности, знает, как попросить ее с успехом, лучше, чем кто-либо может ему подсказать.**

11. Ни один настоящий родитель не откажет своему ребенку в еде, когда он голоден; но нет на свете ни одного заботливого родителя, который не оставлял бы без внимания просьбу ребенка о еде, если бы у ребенка была привычка приходить к ней много раз в день, независимо от того, голоден он или нет, и просто формально излагать перед родителем свою просьбу о еде. **Такой родитель будет обращать внимание в первую очередь не на слова, а на состояние желудка ребенка**.

12. В датском и шведском языках 12-й стих переводится следующим образом: "*Когда вы придете, чтобы предстать пред лицем Моим, кто потребовал от вас, чтобы вы попирали дворы Мои?*". Последняя часть тринадцатого стиха в этих и других версиях звучит так: "***Не могу терпеть неправды и праздника***".

13. **Таким образом, Господь подчеркивает Свое желание искренности**. Человек, прикрывающий свои грехи мантией благочестия, множащий религиозные формы, чтобы отвлечь внимание от своих злых дел, отвратителен для Господа, в то время как самый мерзкий грешник, желающий освободиться от своих порочных путей, является объектом самой нежной любви Господа.

**Жертвы праведности**

1. "*Не носите больше даров тщетных*" (Стих 13). **Тщетность - это пустота**. Тщетное приношение - это приношение, которое ничего не содержит.

2. **Господь не испытывает никакого восторга от пустых форм и церемоний**. **В истинном поклонении Богу нет места для исполнения чего-то одного, лишь символизирующего что-то другое**. **Богу нужна сама вещь, сама суть**.

3. Когда Давид совершил тяжкий грех, он понял, что жертвоприношение не удовлетворит Господа. "*ибо жертвы Ты не желаешь, - я дал бы ее; к всесожжению не благоволишь*" (Пс. 50:18). "*Послушание лучше жертвы*" (1 Цар. 15:22).

4. **Когда человек согрешил, Бог хочет, чтобы он предстал перед Ним не с чем-то в качестве замены праведности, а с самой праведностью**. "*Приносите жертвы правды и уповайте на Господа*" (Псалом 4:6). **Возложите упование на Господа, Который дает нам необходимую праведность, чтобы никто не пришел к Нему пустым**. "*Тогда Ты будешь доволен жертвами праведности*" (Пс. 50:19, пер. с анг).

**Омойтесь, очиститесь**

1. "*Омойтесь, очиститесь*" (Стих 16).

ВОПРОС: Кому это сказано?

2. Тем, кто настолько плох, насколько это вообще возможно. Народу, обремененному беззакониями, семени злодеев, детям развратителей. Это сказано тем, кто настолько полон отвратительной проказы греха, что от подошвы ноги до головы в них нет ничего, кроме ран, кровоподтеков и гниющих язв. Даже такие люди могут быть "*убеленными как снег*" (Стих 18).

3. О реальности такого очищения мы имеем множество свидетельств в Писании. Нееман Сириец был прокаженным. Он пришел к пророку Елисею, который, как слуга Господень, сказал ему слово Господне: "*пойди, омойся семь раз в Иордане, и обновится тело твое у тебя, и будешь чист*" (2 Царств 5:10). Короче говоря, он сказал то же самое, что и в изучаемом нами тексте: "*Омойтесь, очиститесь*". Нееман, немного повозмущавшись, исполнил повеление, "*и обновилось тело его, как тело малого ребенка, и очистился*" (Стих 14).

ВОПРОС: Была ли вода Иордана причиной исцеления? Правда ли, что вода Иордана была намного лучше воды рек Дамаска?

4. **Конечно, нет; его очистило слово Господа, к которому он прислушался**. Пророк не велел ему самостоятельно очиститься, да и не ожидал этого, **но он дал ему слово Господне, и оно сделало прокаженного чистым**. **В этом случае мы видим очищающую силу слова Господня**.

5. Но этот случай еще не завершен. Пришел человек, "*полный проказы*", и сказал Иисусу: "*Господи! если хочешь, можешь меня очистить*". Иисус тотчас сказал: "*хочу, очистись. И он тотчас очистился от проказы*" (Матфея 8:2, 3). С этим человеком было сделано то же самое, что и с Нееманом, только в данном случае не было использовано никаких видимых средств. Если бы мы знали только историю Неемана, то могли бы подумать, что очищение совершила вода; а если бы мы знали только случай с человеком, пришедшим к Иисусу, то потеряли бы впечатляющий урок, преподанный в первом случае. Но оба случая вместе учат нас тому, что Господь очищает нас "*банею водною посредством слова*" (Ефесянам 5:26), "*Вы уже очищены через слово, которое Я проповедал вам*" (Иоанна 15:3).

6. Мы полны нечистоты греха, и Господь говорит нам, как и человеку, полному нечистоты проказы: "*хочу, очистись*".

ВОПРОС: Ожидал ли Господь, что прокаженный сам пойдет и исцелится?

7. Конечно, нет; Он знал, что это невозможно.

ВОПРОС: Что оставалось делать человеку?

8. Только принять слово Господа. **В его случае вера уже присутствовала**, в то время как гордец Нееман должен был доказать, что он принял слово со смирением; но оба **они были очищены совершенно одинаково - словом Господа**. Слово Господне - это исцеляющее лекарство. Слова Господни "*жизнь для того, кто нашел их, и здравие для всего тела его*" (Притчи 4:22).

9. "*Заповедь Его есть жизнь вечная*" (Иоанна 12:50). Бог сказал: "*Да произрастит земля траву*"; "и было так". Он сказал: "Да будет свет", и тотчас же появился свет. Иисус сказал прокаженному: "*хочу, очистись*", и тотчас он стал чист.

10. Так и нам Он говорит: "*Омою тебя, сделай тебя чистым*", и если мы не слишком горды, чтобы принять это слово, мы сразу же становимся чистыми. Неважно, насколько мы грешны; чем больше наша нужда, тем больше нам рекомендуется милость Господа. **Он прощает наши беззакония только потому, что они велики,** "***Ради имени Твоего, Господи, прости согрешение мое, ибо велико оно***" (Псалом 24:11).

**ДЕЛО В СУДЕ**

1. "*Придите, и рассудим вместе, говорит Господь*" (Исаия 1:18, пер. с анг.). **Это язык суда, и он согласуется с немецким, шведским и датским переводами, в которых он звучит так: "*Придите теперь, и давайте вместе пойдем в суд, говорит Господь*"**. **Это строго буквальный перевод еврейского языка.** Выражение такое же, как и в Иов 23:7, где речь идет, несомненно, о суде. Прочитаем стихи 3-7 "*О, если бы я знал, где найти Его, и мог подойти к престолу Его!* *Я изложил бы пред Ним дело мое и уста мои наполнил бы оправданиями;* *узнал бы слова, какими Он ответит мне, и понял бы, что Он скажет мне.* *Неужели Он в полном могуществе стал бы состязаться со мною? О, нет! Пусть Он только обратил бы внимание на меня.* *Тогда праведник мог бы состязаться с Ним, — и я навсегда получил бы свободу от Судии моего*".

2. Интересное слово рассудим, оно встречается в Быт. 31:37: "*Поставь это пред братьями моими и братьями твоими, чтобы они рассудили между нами обоими*", **где ясно выражена идея решения судебного дела.**

3. На то, что идет судебное разбирательство, указывает уже второй стих пророчества: "***Слушайте, небеса, и внимай, земля***". **Это призыв к "тишине в суде", ибо идет великое дело, затрагивающее всю Вселенную**. Эта мысль, заложенная в самом начале пророчества Исаии, очень заметна на протяжении всей книги пророка Исаии. Более того когда мы однажды поймем эту мысль, мы увидим, что она присутствует во всей Библии.

4. Два текста вкратце раскрывают перед нами этот вопрос. В Пс. 50:6 мы читаем: "*Против Тебя, только против Тебя согрешил я и сделал сие злое пред очами Твоими, чтобы Ты оправдался, когда говоришь, и был ясен, когда судишь*". Обратимся теперь к Римлянам 3:4, где этот стих цитируется следующим образом: "*Бог верен, а всякий человек лжив, как написано: Ты праведен в словах Твоих и победишь в суде Твоем*".

5. **В первом случае мы имеем Бога как Судью, а во втором - Его как осужденного, но выигравшего Свое дело**. Тот же Дух, который вдохновил эти слова в первом случае, вдохновил и во втором, так что оба выражения должны означать одно и то же.

6. **Таким образом, мы узнаем, что когда Бог судит мир, то одновременно судим и Он Сам**. **Иными словами, Суд - это просто подведение итогов дела, которое тянулось с тех пор, как грех вошел в Божью вселенную**. **Бог был объявлен несправедливым не только сатаной, но и каждым, кто совершил грех**. "*Все согрешили и лишены славы Божией*" (Стих 23). **Поэтому каждый, кто оправдывает себя, тем самым заявляет, что Бог неправ, а кто отказывается признать себя грешником, тем самым оправдывает себя**.

7. Но ни один человек не похож на Бога. Поэтому если бы люди были правы, то это доказывало бы, что Бог не прав. **Каждый, кто отказывается исповедовать свои грехи, этим самым обвиняет Бога в несправедливости**. **И точно так же поступают те, кто признает себя грешниками, но сомневается в готовности Бога простить**.

**8. Очевидно, что если бы Бога можно было уличить в одном акте несправедливости, Он не смог бы судить весь мир**. Для того чтобы бунт был подавлен навсегда и никогда больше не имел возможности возникнуть, каждое существо во вселенной должно увидеть и признать праведность Бога.

9. Немногие из жителей этого мира делают это сейчас; но Суд должен сделать это очевидным. Великий **Суд проводится не для того, чтобы Бог мог судить о характере людей, а для того, чтобы все люди увидели истинный характер Бога**. Сейчас люди принимают сторону за и против Него. Настанет время, когда все тайное станет явным. **Тогда все увидят, что Бог всегда был истинным и добрым.** Всякое колено преклонится, всякий язык исповедует. Но для тех, кто ждал этого момента, будет уже слишком поздно: **они не встали на сторону Господа, и когда Он выиграет дело, они обязательно проиграют**. **С другой стороны, те, кто сейчас встал на сторону Господа, заявив, что Его путь правильный, а значит, их путь неправильный, и кто сохранил Ему верность вопреки противодействию, и даже когда они не могут объяснить некоторые Его действия, конечно же, разделят Его триумф.** Нам важно помнить, что речь идет о характере Бога. **У Него на кону стоит бесконечно больше, чем у любого человека**.

10. В этом наше сильное утешение. **Праведность Бога проявляется в прощении греха**. "*Если исповедуем грехи наши, то Он, будучи верен и праведен, простит нам грехи наши и очистит нас от всякой неправды*" (1 Иоанна 1:9).

11. ПОСЛУШАЙТЕ: **Тот, кто заявляет, что Бог не прощает грехи, независимо от того, чьи они, обвиняет Его в несправедливости**.

12. **Он прощает по Своей праведности, по Своей справедливости, и когда мы исповедуем свои грехи, мы становимся причастниками Его праведности**. **Это гарантирует наше положение на Суде. Теперь Бог предлагает нам рассмотреть дело в суде и призывает небо и землю выступить в роли присяжных, чтобы выяснить, есть ли хоть один случай признанного греха, который Он не простит**. "*Если будут грехи ваши, как багряное, — как снег убелю; если будут красны, как пурпур, — как волну убелю*" (Стих 18).

13. **Это Его дело. На это Он ставит Свою жизнь**. **Это то, на чем Он основывает Свои притязания на праведность и право судить мир**.

ВОПРОС: **Если Бог готов рисковать Своей жизнью ради этого утверждения, то не можем ли мы?** **Если Бог готов рискнуть Своим делом на этом основании, то не можем ли и мы?**

14. **Мы будем доверять Ему, веря, что Его характер выдержит любое испытание**. Ведь если бы нам удалось доказать, что Он несправедлив, мы бы ничего не выиграли, так как это означало бы конец Его правления, а вместе с ним и нашей жизни, и жизни всех существ. Таким образом, мы видим, что пытаться найти недостатки в характере Бога - верх глупости.

15. Это похоже на то, как человек пытается отпилить сук, на котором он сидит над самой пропастью. Но в Боге нельзя найти ни одного изъяна, "*нет неправды в Нем*" (Стих 16). "*Уповайте на Господа вовеки, ибо Господь Бог есть твердыня вечная*" (Ис. 26:4).

**15. Этот призыв прийти и быть прощенным обращен к тем, кто настолько плох, насколько это вообще возможно**. Каждый грех имеет свои болячки, и в результате во всем теле нет ни одного здорового пятна. Нет ни одного места, на которое можно было бы наложить удар исправления, все полно язвы. К таким людям Он призывает, чтобы все имели надежду и могли прийти с уверенностью. С каким дерзновением мы можем прийти!

16. **Как это расширяет наше представление о Евангелии и поднимает всю тему на уровень, бесконечно превышающий простой эгоистический вопрос. Возможно ли мое спасение? Это дело Бога, а не наше**. **Он должен простить или потерять Свою жизнь, ибо Он отдал Свою жизнь именно для того, чтобы очистить грехи, и если бы Он не сделал этого, то жизнь Его была бы выброшена на ветер**.

17. Так давайте же смело приходить к престолу благодати, будучи полностью уверенными в том, что мы получим милость и найдем благодать для помощи в трудную минуту.