**Жить Отцом Небесным**

"*Разве ты не веришь, что Я в Отце и Отец во Мне? Слова, которые говорю Я вам, говорю не от Себя; Отец, пребывающий во Мне, Он творит дела. Верьте Мне, что Я в Отце и Отец во Мне; а если не так, то верьте Мне по самым делам*". (Ин. 14:10, 11)

1. Жизнь Иисуса, записанная в Евангелиях, представляет собой не только образец жизни для всех людей, но и средства, с помощью которых эта жизнь может быть воспроизведена в том, кто желает ею жить.

2. Спаситель, правда, жил, трудился и говорил так, как никогда прежде не жил ни один человек, но это происходило не из-за каких-то особых преимуществ, которыми Он обладал.

3. **Его жизнь была прожита на земле, чтобы показать, что можно сделать, используя возможности, предоставленные Богом для всех людей**. Он был беден, Ему негде было приклонить голову, Он был презираем и отвержен людьми, и братья Его не уверовали в Него.

ВОПРОС: Что значило, такое Его положение?

4. То, что Его опыт доступен каждому человеку, не зависимо от социального положения и достатка.

5. Он был искушен во всем, как и мы, и те, кто считал себя праведными, считали Его недостойным жить. Какие бы трудности и препятствия ни испытывал человек, они были уделом Христа. "*Как многие изумлялись, [смотря] на Тебя, - столько был обезображен паче всякого человека лик Его, и вид Его - паче сынов человеческих!*" (Ис. 52:14).

6. Однако было одно обстоятельство, которое позволило Иисусу возвыситься над Своим окружением и прожить жизнь, которая явила людям "*славу, как Единородного от Отца … полное благодати и истины*" (Иоанна 1:14). **Он в совершенстве представлял Отца**, так что мог сказать: "*Видевший Меня видел Отца*" (Иоанна 14:9), и это позволяло Ему делать то, что Он делал ибо Отец обитал в Нем.

ВОПРОС: А, что относительно Его Божественного «Я»? Его права, как Господа? А, что относительно Его человеческого «Я», Его воли как человека?

**7. Иисус опустошил Себя и не препятствовал действию Отца в Нем**, а поскольку Бог дает Духа не мерою, то естественно, что во Христе обитала вся полнота Божества телесно.

ВОПРОС: Что было источником этого опустошения? Почему Он опустошал Себя?

8. Обратите внимание, об опустошении говорит Павел в Фил. 2:7 «*но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек*». Это уничижение, и опустошение связано непосредственно с некоторыми текстами выше (2,3 стихи): «*то дополните мою радость: имейте одни мысли, имейте ту же любовь, будьте единодушны и единомысленны; ничего не делайте по любопрению или по тщеславию, но по смиренномудрию почитайте один другого высшим себя*».

9. Обратите внимание, что Павел показывает как это все работает между Отцом, Сыном посредством Святого Духа.

10. Павел показывает ДВА ФАКТОРА:

- единство мысли, любви, единодушие, единомыслие.

- каждый почитает другого выше себя.

ВОПРОС: Как может быть так, чтобы два человека имели одинаковые мысли, любовь, были как одна душа, как одна мысль?

11. Только если они имеют ОДИН ДУХ, при этом они остаются личностями.

12. Если вы применяете эти тексты к отношениям Отца и Сына, а именно это образец для наших взаимоотношений, то вы заметите: Посредством Святого Духа Иисус был на одной волне с Отцом, они имели одну душу, одно думали – имели одно направление мыслей, одни цели, ОДНИ ЖЕЛАНИЯ. ОДНУ ЛЮБОВЬ.

13. При этом, Сын почитал Отца выше Себя «*но по смиренномудрию почитайте один другого высшим себя»*, Отец в Свою очередь: прославлял Сына: Иоан.13:32 *Если Бог прославился в Нем, то и Бог прославит Его в Себе, и вскоре прославит Его.*

14. На Голгофе, перед тем как еще любой грешник склонится в будущем перед жертвой Христа – первым это сделал Отец: «*Он установил крест между небом и землей, и когда Отец увидел жертву Своего Сына, Он склонился перед ней в знак признания ее совершенства. "Этого достаточно", - сказал Он. "Искупление завершено*"». {РН 24 сентября 1901 г., пар. 11}

15. Двигателем опустошения Христа – была ЛЮБОВЬ к ОТЦУ, и в ПОЛНОМ СМЫСЛЕ ЭТОГО СЛОВА почитание ОТЦА ВЫШЕ СЕБЯ.

ВОПРОС: Если мы почитаем кого-то выше себя, что обычно мы вкладываем в это?

16. Что тот, кого мы почитаем выше, более привлекательный для нас чем мы сами для себя.

17. Для Иисуса Отец был более привлекательным чем Он был Сам для Себя. Иисус понимал, что Он несет грех, и Его отвращало от Себя. Все, что Он хотел о чем мечтал, чтобы тот кто был привлекательным для Него, а это был Его Отец – был все и во всем в Нем.

18. Это было не техническое опустошение и уничижение, это было глубочайшее убеждение – что мир должен увидеть не Христа – А привлекательного ОТЦА действующего в Сыне. Все, что хотел Иисус, это не показать Себя – именно поэтому Он опустошил Себя, сделал Себя ничем, только чтобы было торжество Отца. В торжестве Отца – Он видел Свое торжество. Чем больше прославлен Отец – тем более счастлив Сын: «Иоан.17:4 Я прославил Тебя на земле, совершил дело, которое Ты поручил Мне исполнить.»

19. Иисус видел привлекательным только Отца, Он не видел Себя ни в чем привлекательным ни для мира ни для Себя Самого. Вся привлекательность, которая мола быть в Его положении – могла быть только привлекательностью Отца действующего и проявляющегося в Нем.

20. Если тот, кто был Альфой и Омегой, Отцом вечности – не видел Себя привлекательным став нами, и видел привлекательность исключительно в Отце, то, что говорить о тех кто черви от рождения, меньше пустоты, которые пытаются показывать везде и всем свою червивую привлекательность?

ВОПРОС: В чем наша основная проблема?

21. Это проблема опустошения, или то, что в постоянном процессе банкрота, наша воля (пока не пытаюсь описать влияния на нее), иногда не желает быть банкротом, и быть опустошенной. Наше «Я» думает, что мы имеем что-то привлекательное. Этому во многому способствует хвала и уважение, которое нам оказывают люди, но это все мусор, пустота, ибо вместо того чтобы славить Того кто так привлекательно проявляется в нас, нам свойственно хвалить то что совершенно не привлекательно.

22. И когда так происходит, Христос не может совершать всю полноту Своей деятельности в нас, Он ограничивается нашей волей, а точнее той мерой, которая противодействует Богу, таким образом ограничивая всю полноту Его действия в нас.

23. Этого не было у Иисуса.

ВОПРОС: Почему, вы спросите?

24. Мы часто отвечаем, что это уникальная любовь к Отцу. Это верно, но эта любовь имеет какие-то составляющие, которые важно понимать. Одной из них, это то, что Отец был для Него дороже всего. Он был для Него Его смыслом к существованию, Его настроением, Его ценностью. Все, что прекрасное и ценное - Он видел исключительно в Отце. Отец был для Него всем. Иисус без минуты сомнения прекратил бы Свое существование если бы узнал, что Отца больше нет в Его жизни. Это необъятная любовь к Отцу, где каждая минута Твоего существования – только РАДИ НЕГО.

25. Очевидно, это не могло бы быть таковым, если бы Иисус не имел знание и познание Своего Отца.

26. Именно эту формулу я исповедую сегодня, как единственную способную нас привести в такие же отношения с Иисусом. Чем больше мы познаем Бога через призму Евангелия – тем больше Христос становится для нас ценностью, пока мы не приходим к некой земной полноте, и наличие такой полноты способно провести нас через любые обстоятельства доставляя нам некую радость от того, что наша любовь к Нему настолько глубока, Его ценность в наших глазах настолько беспредельна, что чем труднее обстоятельство тем явней для нас вся Его ценность для нас.

27. Это и есть цель Евангелия.

ЗАМЕТКА: Евангелие должно привести нас не только к расстоянию с любым пороком, но и к расстоянию с фанатизмом, или как я его еще бы назвал чрезмерное рвение к добродетели. Порок - ближайший сосед фанатизма; чрезмерное рвение к добродетели, которое заставляет людей презирать и отвергать то, что Господь установил и объявил почетным, с такой же уверенностью заканчивается безнравственностью, как и открытое презрение ко всем нравственным законам. Иисус это мудрый баланс – в этом Его привлекательность.

28. Бог желает сделать для нас то, что Он сделал для Своего Единородного Сына. Иисус сказал Своим ученикам: "*как послал Меня Отец, [так] и Я посылаю вас*" (Иоанна 20:21). Если мы будем следовать тем же путем, что и Иисус, то и у нас будут те же результаты.

ВОПРОС: Как у нас могут быть одинаковые результаты с Иисусом?

**16. Потому что для Бога нет разницы между нами и Христом**. Как Он снарядил и послал Иисуса, так Он посылает и нас. **Иисус осознавал, чем Отец был для Него во всей Его жизни, и поэтому мы не видим, чтобы Он думал, планировал, говорил, действовал или претендовал на что-то для Себя, но оставлял все Своему Отцу**. "*Я пришел не Сам от Себя*" (Иоанна 7:28), - сказал Он, - "*Я пришел во имя Отца Моего*" (Иоанна 5:43).

17. Хотя Христос послал нас, как и Он Сам был послан, **мы, вместо того чтобы отдать все Богу, берем дело в свои руки**. **Мы боимся, что если мы хотя бы иногда не проявим инициативу, то ничего не будет сделано**. Другие ждут от нас действий, и, хотя мы не видим, как лучше поступить, мы чувствуем, что нужно что-то делать. Саул, дождавшись Самуила в назначенное время, решил, что он должен сам принести жертву, но поступил глупо (1 Царств 13). Господь хочет, чтобы мы доверяли Ему всем сердцем и не прибегали к собственному разумению, "*Надейся на Господа всем сердцем твоим, и не полагайся на разум твой*" (Притчи 3:5). "Предай Господу путь твой и уповай на Него, и Он совершит" (Псалом 36:5).

18. Христос зависел от Своего Отца на каждом шагу Своей жизни. **Если бы Бог не дал Ему слово, чтобы говорить, оно никогда не было бы произнесено, потому что у Него не было ничего от Себя**. Если бы Бог не открыл Ему, как поступить, ничего бы не было сделано, потому что Он пришел не для того, чтобы исполнять Свою собственную волю. Христос "*опустошил Себя*" (Фил. 2:7, пер. с анг.), и **если бы Отец не наполнил Его, Он так и остался бы пустым**.

ВОПРОС: Если мы признаем свою беспомощность и пустоту и будем постоянно ожидать Господа, есть ли опасность, что запись нашей жизни окажется бесплодной?

19. Христос всегда был результативным.

20. Даже если мы оказываемся в ситуации, когда, казалось бы, мы должны говорить, а Господь не дает нам слова, мы не должны делать вывод, что Господь не обращает на нас внимания, и брать вопрос в свои руки, но знать, что Господу нечего нам сказать, и в этот момент молчание - золото.

21. **Иисус был поставлен в такие обстоятельства, когда, на человеческий взгляд, казалось бы, любое соображение требовало немедленной и энергичной речи, но Отец не дал Ему ничего сказать, и Он не ответил ни слова**. Поэтому Он говорит тем, кого посылает: "*Когда же будут предавать вас, не заботьтесь, как или что сказать; ибо в тот час дано будет вам, что сказать, ибо не вы будете говорить, но Дух Отца вашего будет говорить в вас*" (Матфея 10:19, 20).

**22. Иисус был настолько уверен в Своем Отце, что мог ждать от Него нужного слова или действия, и Отец никогда не оказывался невостребованным**. Он никогда не разочаровывал Своего Сына, и Он никогда не разочарует тех, кто посвящает Ему свой путь, оставляя Ему волю и действие по Его собственному благоволению, и кто готов никогда не произнести ни одного слова и не совершить ни одного действия, которое не исходило бы от Него, "*надеющиеся на Меня не постыдятся*" (Исаия 49:23).

23. Люди удивлялись образованности Иисуса. Он не посещал школы раввинов, но говорил с авторитетом, и все признавали неоспоримую мудрость Его высказываний. Объяснение было таким: "*Мое учение - не Мое, но Пославшего Меня*" (Иоанна 7:16). Он не учился у земного учителя. Сам Отец учил через Христа, и, как спросил Елиуй, "*кто такой, как Он, наставник?*" (Иов 36:22).

24. Дела Христа не исходили от Него Самого. "*Отец, пребывающий во Мне, Он творит дела*" (Иоанна 14:10). И все же никто не мог отрицать, что Его жизнь была наполнена добрыми делами. Иудеи говорили: *"когда придет Христос, неужели сотворит больше знамений, нежели сколько Сей сотворил?*" (Стих 31) Так и со словами Христа. Он сказал: "*Слова, которые говорю Я вам, говорю не от Себя*" (Стих 10), но служители были вынуждены признать: "*никогда человек не говорил так, как Этот Человек*" (Иоанна 7:46).

25. Квалификация Христа для работы по раскрытию миру Отца заключалась в том, что в Нем не было ничего, что не было бы от Отца. **Поскольку Он жил по Отцу и в Его жизни не было ничего, что исходило бы из какого-либо другого источника, каждая Его мысль, слово и действие были откровением Божьего пути**.

26. Так же должно быть и со всеми последователями Христа. "*Итак, кто во Христе, [тот] новая тварь; древнее прошло, теперь все новое. Все же от Бога, Иисусом Христом примирившего нас с Собою и давшего нам служение примирения*" (2 Коринфянам 5:17, 18). Невозможно, чтобы христиане относились к этому вопросу равнодушно. Никто не может оправдываться, говоря, что стандарт слишком высок, чтобы кто-то мог соответствовать ему, и никто не может думать, что он оставит за собой привилегию думать свои мысли и говорить свои слова.

27. Иногда Христос проводит резкую линию различия между теми, кто отвергает себя, ежедневно берет свой крест и следует за Ним, и теми, кто любит похвалу людей и почитает что-либо выше своего Господа. Он говорит: "*Говорящий сам от себя ищет славы себе*" (Иоанна 7:18). Кто ищет собственной славы, не может принять Христа, ибо Он кроток и смирен сердцем. Именно по этой причине иудеи не могли поверить в Христа, и та же самая трудность в нас окажется столь же фатальной. "*Как вы можете веровать, когда друг от друга принимаете славу, а славы, которая от Единого Бога, не ищете*?" (Иоанна 5:44).

**28. Ненавидя Христа и ища Его жизни, иудеи показали, каковы были их настоящие чувства к Отцу**. Они признавали себя очень ревностными к чести Иеговы, потому что считали Его таким же, как они сами, но когда они познакомились с Его истинным характером, явленным в Его Сыне, многие из них возненавидели Его без причины, они были исполнены убийственного духа сатаны и при первой же возможности предали Сына Божьего смерти; **дух сатаны не изменился, и он одушевляет всех, кто не позволяет Богу думать и говорить в них**.

29. Стремясь к собственной славе, они повторяют то, что стало причиной падения сатаны с небес и превратило его из помазанного херувима в князя бесов.

30. **Пока исповедуемая Церковь Христа ищет своей славы, сатана может многое сделать для осуществления своих планов через ее неосознанное влияние, но когда ее члены станут подобны своему Господу, и Бог будет говорить и действовать в них, гнев сатаны быстро разгорится против них, и он возбудит своих последователей, чтобы уничтожить членов Тела Христова**. "*Все, кто будет жить благочестиво во Христе Иисусе, будут терпеть гонения*" (2 Тим. 3:12, пер. с анг).

31. **Все, в чьих сердцах верой живет Христос, могут знать, что Тот, Кем они живут, является объектом смертельной ненависти сатаны, и что они сами разделят его ярость, но они также могут знать, что совершенная победа Христа над всей силой врага принадлежит и им**.

32. "*Не судите по наружности, но судите судом праведным*" (Иоанна 7:24). Одной из самых замечательных черт Иисуса было то, как Он проводил различие между добром и злом. Ему часто задавали загадочные вопросы, но Он всегда решал их с такой мудростью, что те, кто искал повода обвинить Его, были ошеломлены.

33. **Мы нуждаемся в такой же мудрости, потому что традиции людей, ложные теории и соображения целесообразности настолько запутали человеческий разум в различиях между добром и злом, что многие искренне считают, что зло - это добро, а добро - это зло**.

ВОПРОС: Что прояснит для нас эти вопросы?

34. Такое же положение вещей существовало и во времена Христа, **но царившее в умах смятение не омрачило Его суда, потому что Сам Бог был Его судом.** Он судил не по внешнему виду, ибо, хотя это все, на что может ориентироваться человечество, внешний вид часто вводит в заблуждение. Иисус сказал: "*Я ничего не могу творить Сам от Себя. Как слышу, так и сужу, и суд Мой праведен; ибо не ищу Моей воли, но воли пославшего Меня Отца*" (Иоанна 5:30).

35. Эгоистичные интересы всегда стояли на пути суда, а решение принималось предвзято, но Христос не руководствовался ничем из этого. Поскольку Он искал только волю Божью и слушал только Его голос, Отец был для Него "*духом правосудия для сидящего в судилище*" (Ис. 28:6). О Христе было предсказано: "*и почиет на нем Дух Господень, дух премудрости и разума, дух совета и крепости, дух ведения и благочестия; и страхом Господним исполнится, и будет судить не по взгляду очей Своих и не по слуху ушей Своих решать дела. Он будет судить бедных по правде, и дела страдальцев земли решать по истине*" (Исаия 11:2-4). Этот же Дух дается всем свободно и будет для всех, кто его примет, тем же, чем он был в Иисусе из Назарета.

**36. Никогда не предполагалось, что опыт Иисуса в этих вопросах должен быть исключительным**. Бог заключил завет, и завет этот запечатлен кровью Христа, что Он вложит Свой закон в наши внутренности и напишет его в наших сердцах. Для Него совершенно естественно поступать правильно, и так же будет с теми, кто позволит Ему написать Свой закон в их сердцах. Они будут судить праведно, говорить слова вовремя и всегда поступать правильно, потому что Божий путь находится в их сердцах. **Сам Бог - это их жизнь. Они, как и Христос, не нуждаются в том, чтобы кто-то учил их, ибо завет гласит:** "*И уже не будут учить друг друга, брат брата, и говорить: "познайте Господа", ибо все сами будут знать Меня, от малого до большого, говорит Господь*" (Иеремия 31:34). Это условие не достигается собственными достоинствами людей. Это завет, основанный на обетованиях, данных грешникам, и Святой Дух применяет его ко всем, чьи грехи прощены, [О сем] свидетельствует нам и Дух Святый; ибо сказано: "*Вот завет, который завещаю им после тех дней, говорит Господь: вложу законы Мои в сердца их, и в мыслях их напишу их, и грехов их и беззаконий их не воспомяну более*" (Евреям 10:15-17).

37. Когда мы осознаем, что мы не принадлежим себе, чтобы делать с самими собою все, что нам заблагорассудится, но что наши тела - храмы Святого Духа, и каждый член должен быть отдан как инструмент праведности Богу, Он полностью овладеет нами, и мы "*исполнимся познанием воли Его, во всякой премудрости и разумении духовном*" (Кол. 1:9).

38. Что бы ни казалось желанным в жизни Христа, люди призваны принять участие в Его приглашении, данном во дворе храма, и сегодня: "*кто жаждет, иди ко Мне и пей*" (Иоанна 7:37). Он ничего не оставляет для Себя, но дает всем, кто принимает Пославшего Его, "*будете искать Меня, и не найдете; и где буду Я, [туда] вы не можете придти*" (Стих 34). "*Ищите Господа, когда можно найти Его; призывайте Его, когда Он близко. Да оставит нечестивый путь свой и беззаконник - помыслы свои*" (Исаия 55:6, 7).

39. **Именно наши мысли отдаляют нас от Бога**. Его мысли настолько выше наших, насколько небеса выше земли. Принятые Божьи мысли возносят человека на небо, даже к престолу Христа, "*Побеждающему дам сесть со Мною на престоле Моем, как и Я победил и сел с Отцем Моим на престоле Его*" (Откровение 3:21).

40. Те, кто продолжает думать своими собственными мыслями, напрасно ищут Христа, потому что туда, где Он, они не могут прийти. О тех, кто принимает Его слово, Он молится: "*Отче! которых Ты дал Мне, хочу, чтобы там, где Я, и они были со Мною, да видят славу Мою, которую Ты дал Мне, потому что возлюбил Меня прежде основания мира*" (Иоанна 17:24).

41. Познавайте Господа сейчас, на собственном опыте. Изучение Его пути, когда Он открывает Себя в нас, готовит путь к более совершенному познанию, когда мы увидим Его таким, какой Он есть. "*Теперь мы видим как бы сквозь [тусклое] стекло, гадательно, тогда же лицем к лицу; теперь знаю я отчасти, а тогда познаю, подобно как я познан*" (1-е Коринфянам 13:12).