**3. Христианская жизнь**

1. Кто-то сказал: "Маленький мальчик или девочка в школе смотрит на образец в тетради и подражает ей, стараясь написать каждую следующую строчку лучше. Это и есть христианская жизнь, и в этом вся она".

**2. Ни в коем случае. Если бы это было все, то ни для кого не было бы надежды, ибо образцом является Иисус Христос, в Котором обитает "вся полнота Божества телесно", и ни один человек не может успешно копировать эту жизнь**. "*Мои мысли - не ваши мысли, ни ваши пути - пути Мои, говорит Господь. Но как небо выше земли, так пути Мои выше путей ваших, и мысли Мои выше мыслей ваших*" (Исаия 55:8, 9). Тот, кто хочет копировать жизнь Христа, как школьник копирует свой урок, и делать это успешно, должен обладать силой, равной силе Бога.

3. Если бы в качестве иллюстрации христианской жизни был использован мальчик, которого учитель держит за руку и направляет при копировании, это было бы шагом ближе к истине, но и это не было бы истиной. Это механическое действие. **Мальчик может охотно отдавать свою руку мастеру, чтобы тот направлял ее, но письмо все равно не будет его собственным**. Бог не использует людей как мертвые инструменты, которыми можно оперировать, хотя люди должны отдавать Ему себя как орудия праведности.

4. **Христианская жизнь - это просто жизнь Христа. Если бы учитель, который ставит школьнику прописи, мог вложить в него все свое умение и силу, чтобы то, что он пишет, было не просто подражанием прописям учителя, а его собственными прописями, но при этом было бы свободным действием мальчика, то мы бы получили иллюстрацию христианской жизни**, "*со страхом и трепетом совершайте свое спасение, потому что Бог производит в вас и хотение и действие по [Своему] благоволению*" (Филиппийцам 2:12, 13). "*и уже не я живу, но живет во мне Христос. А что ныне живу во плоти, то живу верою в Сына Божия, возлюбившего меня и предавшего Себя за меня*" (Галатам 2:20). "*Кто говорит, что пребывает в Нем, тот должен поступать так, как Он поступал*" (1 Иоанна 2:6). А как Он ходил? Сам Христос сказал: "*Отец, живущий во Мне, Он творит дела*" (Иоанна 14:10). **Христос поставил нас в пример, но вместо того, чтобы стоять в стороне и наблюдать, как мы пытаемся подражать Ему, Он с радостью входит в наши сердца, становясь одним целым с нами, так что Его жизнь становится нашей жизнью, а Его поступки - нашими поступками. Это и есть жизнь - христианская жизнь**.

**4. Молитва к самому себе**

1. "Конечно, никто так не поступает!" Ну, раньше делали, и, поскольку человеческая природа не изменилась, должно быть, некоторые делают это и сейчас.

2. Притча о фарисее и мытаре была рассказана для определенного класса людей. Она была адресована тем, кто "уповал на себя, что они праведны, и презирал других". Фарисей, уповая на себя, "*стоял и молился про себя: Боже! благодарю Тебя, что я не таков, как прочие люди, грабители, обидчики, прелюбодеи, или как этот мытарь*" (Лк. 18:9-11). И далее следует перечень его собственных добродетелей.

3. Спаситель сказал, что он молился "сам с собою". Обратите внимание. Он благодарил за то, что не похож на других людей, но сам верил, что он праведен. **Он думал, что добро исходит от него самого, что он оправдан своими делами.** Поэтому он презирал других, которые, по его мнению, были не так хороши, как он. Если бы он уповал на Бога в вопросе праведности, зная и признавая, что нет никакой праведности, кроме той, которую Бог дает свободно по Своей благодати, он бы не презирал других; потому что тогда он понял бы, что сам не имеет права на преимущество перед другими, даже если у него больше праведности, чем у них.

4. То, что он верил в свою праведность, говорит о том, что он не считал, что его праведность исходит от Бога. **Поэтому очевидно, что вся благодарность, которую он испытывал за праведность, которую, как он думал, имел, была направлена на него самого**. Так что на самом деле он сам был богом, которому воздавал благодарность. Если его праведность исходила от него самого, то почему бы ему не благодарить себя? **Поэтому, хотя он находился в храме Божьем и, казалось, молился Богу, на самом деле он молился самому себе.**

5. Такова молитва самоправедного человека. Он сам себе бог, и его молитвы обращены к самому себе, как к тому, от кого исходит вся его доброта. Но давайте остережемся, чтобы при рассмотрении этой притчи мы не попали в ту же яму, что и фарисей. **Если мы начнем поздравлять себя с тем, что мы не такие, как он, то тем самым покажем, что мы точно такие же, как он**. Кто не делал этого? Более того, такое возведение себя в ранг бога характерно не только для тех, кто исповедует оправдание делами. **Выражая полную веру в оправдание только верой, мы можем находиться в том же состоянии, что и фарисей; думая, что имеем праведность Христа, мы можем уповать на свою собственную праведность**.

ВОПРОС: Как такое может быть?

6. Вспомним, что проявление самоправедности фарисея заключалось в том, что он "презирал других". **Поэтому всякий раз, когда мы обнаруживаем в себе критический настрой, отмечаем недостатки других и втайне поздравляем себя с тем, что не совершаем подобных ошибок, мы демонстрируем обладание фарисейским духом**. Это проявление самоправедности, свидетельствующее о том, что мы поклоняемся себе, а не Богу.

**7. Обладание праведностью Божьей, которая приходит через веру в Иисуса Христа, не характеризуется критикой и поиском недостатков**. **В ней нет ничего от самовосхваления или самодовольства**. В нем нет презрения к другим. "*Но если в вашем сердце вы имеете горькую зависть и сварливость, то не хвалитесь и не лгите на истину. Это не есть мудрость, нисходящая свыше, но земная, душевная, бесовская, ибо где зависть и сварливость, там неустройство и всё худое. Но мудрость, сходящая свыше, во-первых, чиста, потом мирна, скромна, послушлива, полна милосердия и добрых плодов, беспристрастна и нелицемерна. Плод же правды в мире сеется у тех, которые хранят мир*" (Иакова 3:14-18).

**8. Есть еще одно состояние, тесно связанное с вышеописанным. Это когда человек молится Господу о прощении, а потом обращается к себе, к своим собственным чувствам - в поисках доказательства прощения**. **То есть человек просто молится Богу, а ответ на свои молитвы ищет в себе**. **Но если мы собираемся искать ответ на свои молитвы в самих себе, то почему бы нам не молиться в первую очередь непосредственно самим себе?** Зачем проходить через форму молитвы к Богу, употребляя Его имя всуе, если мы ожидаем ответа от самих себя?

9. Разве не очевидно, что в этом случае мы молимся сами себе? Что мы находимся в состоянии фарисея, который верил в себя, что он праведен? **Если после молитвы к Богу о праведности мы обращаемся к себе, к своим чувствам в поисках доказательства того, что она у нас есть, то не уповаем ли мы, по крайней мере, в какой-то степени на себя, что мы праведны?** Давайте лучше направим свою молитву только к Богу и будем смотреть вверх, ожидая от Него ответа. "*Вознесем сердце наше с руками нашими к Богу на небесах*" (Плач 3:41, пер. с анг.).

**Единство Церкви.**

1. Библия полна идеей единства в Церкви Христа, но мы не так часто читаем о единообразии. **Это единство должно быть единством жизни и роста, а не просто внешним соединением**. В молитве Христа к Отцу за Своих учеников Он сказал: "И славу, которую Ты дал Мне, Я дал им: да будут едино, как Мы едино. Я в них, и Ты во Мне; да будут совершены воедино, и да познает мир, что Ты послал Меня и возлюбил их, как возлюбил Меня" (Иоанна 17:22, 23). **Здесь мы видим, что слава Господня должна привести к объединению верующих, и это объединение должно быть союзом Отца и Сына**.

2. Союз Отца и Сына - это союз духа. Мы не можем постичь этот союз, но мы можем знать, что это не насильственный союз, но что он вытекает из самой их природы. У них одна жизнь. Их мысли и цели одинаковы не потому, что они собираются вместе, сравнивают записи и соглашаются быть похожими, а потому, что в них обоих одна жизнь. Поэтому союз верующих должен быть жизненно важным, иначе это вообще не союз. Он достигается не путем дебатов (борьбы), споров и решений большинства, а путем подчинения разума Христу и слушания Его голоса. Они должны быть объединены разумом и Духом Христа. **Жизнь Отца и Сына посредством Святого Духа в каждом члене церкви приведет к самому совершенному единству во всем теле**.

3. Ведь человеческое тело - это самый совершенный пример единства, и именно его нам дает Библия. Христос - Глава Тела, Церкви (Ефесянам 1:22, 23; Колоссянам 1:18). "Ибо, как тело одно, но имеет многие члены, и все члены одного тела, хотя их и много, составляют одно тело, — так и Христос. Ибо все мы одним Духом крестились в одно тело, Иудеи или Еллины, рабы или свободные, и все напоены одним Духом. Тело же не из одного члена, но из многих" (1 Коринфянам 12:12-14). В человеческом теле много членов, и каждый из них выполняет свою функцию; между членами нет единообразия действий, но есть совершеннейшее единство. Все вместе в совершенной гармонии работают на одну цель. Так и в Теле Христовом, "действия различны, а Бог один и тот же, производящий все во всех".

4. Это не дает оснований считать, что в Церкви Христовой могут быть разделения: одни верят в одно, а другие верят и практикуют другое. Бог скрепил тело, чтобы не было в нем раскола (1 Коринфянам 12:24, 25). "*Одно тело и один дух, как вы и призваны к одной надежде вашего звания; один Господь, одна вера, одно крещение, один Бог и Отец всех, Который над всеми, и через всех, и во всех нас*" (Ефесянам 4:4-6). Апостол увещевает: "*чтобы все вы говорили одно, и не было между вами разделений, но чтобы вы соединены были в одном духе и в одних мыслях*" (1 Коринфянам 1:10). Но следует помнить, что это соединение не искусственное, а естественное, не человеческой, а Божественной природы.

**5. Единство вероучения в церкви не навязывается тем, что церковь собирается вместе и большинством определяет вероучение, которое должно быть любимым**. **Церковь не может ни определять доктрину, ни устанавливать законы для себя или кого-либо еще**. **Церковь Христа состоит из всех, кто повинуется повелениям Господа, а не из тела, издающего повеления**. **Глава руководит, тело повинуется. Бог говорит, и каждый должен слушать Его голос, ибо вера приходит через слышание Слова Божьего, и никто не может дать веру другому**. "*Это дар Божий*."