**Омовение ног в вечере Господней – во свете Вечного Евангелия**

1. Я прочитаю отрывок: "*Перед праздником Пасхи Иисус, зная, что пришел час Его* ***перейти от мира сего к Отцу****, явил делом, что, возлюбив Своих сущих в мире, до конца возлюбил их.* *И во время вечери, когда диавол уже вложил в сердце Иуде Симонову Искариоту предать Его,* ***Иисус, зная, что Отец все отдал в руки Его****,* ***и что Он от Бога исшел и к Богу отходит****,* *встал с вечери, снял с Себя верхнюю одежду и, взяв полотенце, препоясался.* *Потом влил воды в умывальницу и начал умывать ноги ученикам и отирать полотенцем, которым был препоясан.* *Подходит к Симону Петру, и тот говорит Ему: Господи! Тебе ли умывать мои ноги?* *Иисус сказал ему в ответ: что Я делаю, теперь ты не знаешь, а уразумеешь после.* *Петр говорит Ему: не умоешь ног моих вовек. Иисус отвечал ему: если не умою тебя, не имеешь части со Мною.* *Симон Петр говорит Ему: Господи! не только ноги мои, но и руки и голову.* *Иисус говорит ему: омытому нужно только ноги умыть, потому что чист весь; и вы чисты, но не все.* *Ибо знал Он предателя Своего, потому и сказал: не все вы чисты.* *Когда же умыл им ноги и надел одежду Свою, то, возлегши опять, сказал им: знаете ли, что Я сделал вам?* *Вы называете Меня Учителем и Господом, и правильно говорите, ибо Я точно то.* *Итак, если Я, Господь и Учитель, умыл ноги вам, то и вы должны умывать ноги друг другу.* *Ибо Я дал вам пример, чтобы и вы делали то же, что Я сделал вам.* *Истинно, истинно говорю вам: раб не больше господина своего, и посланник не больше пославшего его.* *Если это знаете, блаженны вы, когда исполняете*" (Ин. 13:1-17)

2. Вот и вся история; давайте рассмотрим некоторые из тех поучительных моментов, которые она содержит для нас. Мы не можем исчерпать ее. Самое большее, что можно сделать, - это просто озвучить некоторые вещи для размышления.

НЕОБЫЧНОЕ ЯВЛЕНИЕ

1. Прежде всего, следует отметить, что это не было обычным явлением. Некоторые люди воображают, что этот акт омовения ног был необходим из-за того, что люди носили низкие сандалии, так что ноги легко пачкались и нуждались в частом мытье, и что это был обычный акт вежливости для хозяина, чтобы выполнить такую услугу для своих гостей. **Это во многом выдумка**.

2. Если бы это было правдой, то каким бы хозяином был тот, кто пренебрег бы тем, что должно быть сделано, когда гости только вошли в дом, а то и вовсе до тех пор, пока они не сели ужинать? Что бы вы подумали, если бы были приглашены на пир, а в разгар его хозяин предложил вам принять ванну? В переводе КИ вот как звучит второй стих: «*И когда вечеря закончилась*»

4. Мы видим, что утверждение, что омовение ног было обычным актом вежливости, только выставляет Иисуса нерадивым; и сам такой вывод опровергает его.

**5. Хозяевам действительно было свойственно давать воду для ног своих гостей, но не мыть им ноги. Каждый делал это сам или использовался слуга если дом был не беден а богат, но ученики были бедными**. **Хозяину не приходило в голову мыть ноги своим друзьям, как нам приходит в голову мыть руки и лица наших друзей, когда они приезжают после путешествия**. Мы даем им воду и оставляем их самих устраивать свой туалет. Так было и в древние времена.

6. Здесь мы ясно видим, что гости должны были сами омыть ноги (*ред. или как пишет Е. Уайт для этого должен был быть специальный слуга, но слуги не было*). **Поэтому ученики были крайне удивлены, когда увидели, что Иисус начал умывать им ноги**. Они никогда прежде не видели и не слышали ничего подобного.

ХРИСТОС КАК СЛУГА

ВОПРОС: Кто же сделал то, что должен был делать даже обычный слуга?

1. Это был Иисус, Сын Божий.

ВОПРОС: Потому ли, что Он потерял из виду достоинство Своего положения, Он сделал это?

2. Вовсе нет; Он сделал это в полном сознании того, что пришел от Бога и идет к Богу. **Он знал, что Он их Господь и Учитель, и ничто из того, что Он делал, не противоречило этому факту. Он не унижал Себя**. Ни один из Его учеников не испытывал к Нему меньшего уважения из-за того, что Он сделал. **Его достоинство было истинным достоинством, которое не нужно ограждать, чтобы сохранить, но которое сохраняет себя и делает достойным все, за что берется**.

3. Это был урок служения. Иисус сказал: "*вы знаете, что князья народов господствуют над ними, и вельможи властвуют ими; но между вами да не будет так: а кто хочет между вами быть большим, да будет вам слугою; и кто хочет между вами быть первым, да будет вам рабом; так как Сын Человеческий не для того пришел, чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для искупления многих*" (Матфея 20:25-28). По этому же поводу Он сказал: "*Ибо кто больше: возлежащий, или служащий? не возлежащий ли? А Я посреди вас, как служащий*" (Луки 22:27). Иисус был величайшим из всех, потому что Он совершал самое скромное служение.

4. "*Ибо в вас должны быть те же чувствования, какие и во Христе Иисусе: Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу; но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек*" (Филиппийцам 2:5-7).

5. **Обратите внимание, что Иисус принял на Себя именно форму (образ), а не характер раба, слуги**.

ВОПРОС: **Почему Он, придя на землю, не принял характер слуги?**

**6. Потому что у Него уже был такой характер**. Он пришел на землю, чтобы мир увидел и узнал, кем Он был, но Он должен был прийти в форме, которую они могли бы это оценить.

7. **Представления людей были настолько извращены, что если бы Иисус пришел на землю в царском облике и небесной славе, они никогда не смогли бы ассоциировать Его положение со служением, а значит, не смогли бы усвоить те уроки служения, которые должны были бы понять. Людям было свойственны штампы и предрассудки, для них царь не может быть слугой.** **Поэтому Он изменил Свою форму и позволил Своей жизни показать, кем Он был**.

8. Те, кто признают Его Господом и признают Его таковым, даже когда Он носит форму слуги, однажды получат привилегию видеть, как Он служит, когда Он предстанет в образе Царя царей и Господа господствующих; ибо Он говорит нам: "*Блаженны рабы те, которых господин, придя, найдёт бодрствующими; истинно говорю вам, он препояшется и посадит их, и, подходя, станет служить им*" (Луки 12:37). Обратите внимание, он в положении царя будет служить.

СМИРЕНИЕ ВСЕВЫШНЕГО

1. Какая честь - быть слугой Царя славы! Но именно эту честь мы все получаем каждый день; ибо Бог вселенной создал и поддерживает в рабочем состоянии всю природу, чтобы служить нам. **День и ночь Он ждет, чтобы удовлетворить все наши потребности.**

2. **Каждое мгновение Он наблюдает за тем, чтобы мы ни в чем не испытывали недостатка**. **Он дает нам жизнь, дыхание и все остальное и совершает для нас такое служение, которое не смог бы совершить ни один земной слуга, даже если бы у него была власть**. Помните, что Иисус был откровением Бога для людей. Тот, кто видел Его, видел Отца (Иоанна 14:9).

3. **Поэтому поступок Иисуса, омывшего ноги Своим ученикам, был призван показать нам, что Всевышний Бог - слуга всех**. Иисус Христос был "Богом, явленным во плоти" (1 Тим. 3:16). Когда Иисус сказал: "научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем" (Матф. 11:29), Он провозгласил характер Бога. Обычно не принято ожидать кротости и смирения в царских дворах или от самих царей; но Царь царей кроток и смирен сердцем. Хотя Он - "*высокий и превознесенный*", обитающий на "*высоком и святом месте*", Он также обитает с теми, кто имеет дух сокрушенный и смиренный (Исаия 57:15). Его кротость составляет Его величие, и только Его милость делает нас великими: "*Ты дал мне щит спасения Твоего, и десница Твоя поддерживает меня, и милость Твоя возвеличивает меня*" (Псалом 18:37).

ВОПРОС: Мы называем Его Господом и Владыкой; имеем ли мы это в виду? Является ли Он нашим Господом?

4. Если да, то мы являемся и признаем себя слугами, "*потому что поступаем в мире сем, как Он*" (1 Ин. 4:17). **Он - господин слуг, ибо Он господин только потому, что Он слуга**. **Он не является для нас Господом, если мы, подобно Ему, не являемся слугами**. Он - Господь не для того, чтобы властвовать над Своими последователями, но чтобы вести их за собой.

5. Само название "ученики" или "последователи" указывает на то, что Он - лидер. И это свидетельствует об абсолютном единстве их целей и характера. Они такие же, как Он. **Он отличается от них только в степени, но не в роде**. **Он - Господь не потому, что Он правит, а они служат, а потому, что Он совершает большее служение, чем они**. Когда мы усвоим это, мы будем знать, в чем заключается наш долг в любом положении власти, в котором мы можем оказаться в Теле Христовом.

ДОСТОИНСТВО ТРУДА

1. Пример Христа, омывшего ноги Своим ученикам, преподносит нам урок, касающийся достоинства труда, и показывает, что не существует такого понятия, как "рутинный" труд. **Тот, кто стыдится честного труда, не является последователем Христа, ведь большую часть Своей земной жизни Он провел плотником**. Тот, кто смотрит с малейшей долей презрения на того, кто занят на самой низкой службе, или чувствует себя в какой-то степени выше слуги, выполняющего законную работу на самой низкой должности, ставит себя выше Христа и презирает Его. Пока существует мир, должны существовать те, кого мир называет слугами. Обязательно должно быть разделение труда. Один человек не может делать все. Кто-то приспособлен к одному делу, а кто-то - к другому. Но всех нужно учить тому, что все виды честного и необходимого труда находятся на одном уровне. Все, кто заканчивает свое существование в этом мире, являются слугами.

2. Прочитайте Колоссянам 3:22-24 и 4:1: "*Рабы, во всем повинуйтесь господам вашим по плоти, не в глазах только служа им, как человекоугодники, но в простоте сердца, боясь Бога. И всё, что делаете, делайте от души, как для Господа, а не для человеков, зная, что в воздаяние от Господа получите наследие, ибо вы служите Господу Христу*". "*Господа, оказывайте рабам должное и справедливое, зная, что и вы имеете Господа на небесах*". Таким образом, мы видим, что все, богатые и бедные, высокие и низкие, являются слугами одного Господина. Тот факт, что многие отказываются признавать эту связь, не отменяет истины.

3. **Мы видим, что презирать другого, который называется слугой или носит одежду слуги, значит отрицать, что он сам является слугой, и презирать своего Хозяина, который и по форме, и по сути является слугой**. **Не то, над чем человек работает, а то, в каком духе он трудится, определяет уровень его служения**. **Подметать полы и чистить сапоги - такое же почетное служение, как читать проповеди или писать книги**. Управлять группой лошадей - само по себе такое же достойное призвание, как и управлять государством; и человек, который хорошо управляет своей командой и трудится для Христа, более почетен, чем тот, кто руководит государством, не задумываясь о своей ответственности перед Богом.

4. Учитесь у Христа, что труд - это Божий дар человеку, и, когда он правильно выполнен, он соединяет человека с Богом.

УРОК ЛЮБВИ

1. Посмотрите еще раз на ту горницу, где Иисус омыл ноги Своим ученикам. Среди них был Иуда, хотя дьявол уже вложил ему в сердце мысль предать Господа, и сделка с первосвященниками уже была заключена. Иисус хорошо знал, что было в сердце Иуды, а его ученики - нет. Иисус всегда знал о жадности, которая была в сердце Иуды, и Он знал, что эта жадность сделает его Своим предателем. Он знал, какой гнев наполнил сердце Иуды из-за того, что он не смог перевести в деньги то миро, которое было вылито на Учителя (*ред. Марией Магдалиной*). Он видел Иуду, когда тот пошел к первосвященникам и заключил сделку, которая на самом деле означала убийство.

2. Тем не менее Господь омыл ноги Иуде точно так же, как и остальным. В Его обращении с ними не было замечено ни малейшей разницы. Ни словом, ни взглядом, ни жестом Иисус не дал понять, что Он знает, что Иуда не так верен, как остальные двенадцать. Его общение с предателем Иудой было отмечено той же нежностью, что и с любимым учеником Иоанном. Пусть те, кто привык считать омовение ног актом вежливости, обратят внимание на эту его фазу, чтобы увидеть пример такой вежливости, какой мир еще не видел.

3. Но это не был акт простой вежливости. Это была та вежливость, которая естественным образом проистекает из совершенной любви. В Иисусе не было ничего "напускного". **Он был таким, каким казался**. **Он не принуждал Себя к какому-либо действию.** **В мире вершина "хорошего воспитания" проявляется в человеке, который может сохранять внешнее спокойствие, кипя от негодования и ярости внутри; но Иисус обладал тем совершенством хорошего воспитания, которое мир никогда не сможет познать**. Это было то воспитание, которое отличает самую древнюю из "старых семей" - семью Божью.

4. **Он действовал спокойно, потому что был спокоен внутри**. **Он не делал никаких различий в Своем отношении к ученикам, потому что не чувствовал этого различия**. Это был характер Бога, Который "*Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных*" (Матфея 5:45). "*ибо Он благ и к неблагодарным и злым*" (Луки 6:35).

5. **Иисус относился к Иуде по-доброму, потому что Он чувствовал к нему доброту**. В Его сердце не было ни капли горечи, не поднимался гнев, месть или то, что люди с удовольствием называют "праведным негодованием". Однако Иисус "подобно нам, искушен во всем" (Евреям 4:15). **Он имел нашу человеческую природу, поэтому несправедливость должна была возбуждать Его так же, как и нас**. **Совершенная любовь, которую Он проявлял ко всем, является доказательством силы Божественной природы сдерживать человеческую** (*ред. Отец работал через присутствие Святого Духа*). Бог дал Ему "*дал Ему власть над всякою плотью*", чтобы та же бескорыстная любовь проявлялась и в нас.

**6. Любовь, которую Иисус проявил, омывая ноги Иуде, была той же самой, что побудила Его молиться за распявших Его людей**: "*Отче! прости им, ибо не знают, что делают*" (Лук. 23:34).

7. **Тот, Кто омыл ноги Иуде, с такой же готовностью омыл бы ноги Пилату или первосвященникам**. И Он не только омыл бы ноги этим людям, если бы этого требовал случай, но и совершил бы для них любое другое служение, ибо омовение ног было представителем всех видов служения другим. Ни один человек не совершил более подлого поступка, чем Иуда; и тот факт, что Иисус оказал ему самое смиренное служение, зная, что в то время он находился под непосредственным влиянием дьявола и планировал самое бессердечное вероломство против своего главного Благодетеля, служит для нас доказательством того, что **Христос с радостью и любовью служил Своим злейшим врагам**. **Это сильное основание для нашего утешения, позволяющее с уверенностью приходить к Нему, несмотря на наши грехи против Него**: но это нечто большее; это урок для нас, как мы должны относиться к тем, кто может считаться нашими врагами.

ПРИМЕР

1. Среди исповедуемых последователей Христа очень мало тех, кто следует за Ним в омовении ног, однако заповедь об этом так же ясно выражена, как и любая другая заповедь в Библии. Послушайте: "*Итак, если Я, Господь и Учитель, умыл ноги вам, то и вы должны умывать ноги друг другу. Ибо Я дал вам пример, чтобы и вы делали то же, что Я сделал вам*". Вы должны умывать ноги друг другу. То есть это обязанность; вы должны делать это друг другу. Когда Иисус говорит, что мы должны делать что-либо, это должно решить вопрос со всеми Его учениками; мы должны делать это без всяких сомнений. То, чего мы можем не понимать, станет ясно нам в процессе исполнения. За исполнение заповедей Господа полагается великая награда: "*и раб Твой охраняется ими, в соблюдении их великая награда*" (Псалом 18:12). "*Если это знаете, блаженны вы, когда исполняете*" (Ин. 13:17).

ВОПРОС: Если вы знаете, но что именно знаете?

2. Если вы знаете, что "*раб не больше господина своего, и посланник не больше пославшего его*" (Стих 16). Если человек знает это (а это так просто, что каждый должен это знать), **то для него будет величайшим удовольствием и честью получить разрешение делать то, что делает его господин**. Некоторые говорили, что они "слишком высокого мнения о себе", чтобы участвовать в таком действии, как омовение ног. Это печальное состояние. Это значит думать о себе более высоко, чем следует. Это значит считать себя выше Того, Кто нас послал. Никто не может найти оправдание тому, что не следует примеру Иисуса, и это не будет осуждением Господа славы.

3. Но хотя слова Иисуса не оставляют нам возможности избежать буквального следования Его примеру, простой буквальный акт омовения ног не является следованием этому примеру. Мы не можем поступать так, как Он, если делаем это не в том же Духе, что и Он. **Если мы не имеем ума, который был во Христе, мы не можем совершать те дела, которые совершал Он**. Тот, кто омывает ноги брату и в то же время лелеет малейшую тень недоброжелательности по отношению к нему или испытывает малейшие небратские чувства, не следует примеру Христа.

4. Более того, если в его сердце есть хоть одно чувство горечи по отношению к любой душе на земле, он не следует примеру Христа, как бы часто он ни омывал ноги братьям. Если в его сердце таится обида, если он чувствует себя уязвленным и огорченным из-за того, что кто-то плохо с ним обошелся, то он не следует примеру Учителя; ведь у Христа не было таких чувств, и именно состояние сердца определяет ценность любого поступка.

5. Совершенно очевидно, что никто не может поступать так, как поступал Христос, если он сам не такой, каким был Христос. Поэтому всем должно быть совершенно ясно, что этот таинство омовения ног призвано привести всех верующих в абсолютно совершенное единство и гармонию со Христом; а это означает абсолютную гармонию друг с другом и совершенную любовь ко всем людям, даже такую любовь, которая побудила Иисуса отдать Свою жизнь за Своих врагов.

6. Какое чудесное таинство оставил Христос в Церкви, чтобы ее члены часто сталкивались с вопросом, **проникнуты ли они Его Духом и идут ли по Его стопам, или же они бессознательно ускользают от Него**!

7. Следует отметить еще одну вещь: Иисус был помазан Святым Духом и силой, и Он "*Он ходил, благотворя и исцеляя всех, обладаемых диаволом, потому что Бог был с Ним*" (Деяния 10:38). **Тот, кто следует примеру Христа, должен так же ходить и творить добро, исцеляя все недуги, которые дьявол навлекает на людей**. Он должен быть готов оказать любому человеку любую помощь, в которой тот нуждается. Он должен быть готов оказать христианскую помощь всем, кто в ней нуждается, будь то братья по вере или те, кто презирает и ненавидит веру. "*Итак, доколе есть время, будем делать добро всем, а наипаче своим по вере*" (Галатам 6:10).

8. Таинство омовения ног, которое Сам Христос установил в Церкви, является нашим исповеданием веры и практикой - естественным заявлением о том, что мы отдали себя Христу, чтобы поступать так же, как Он, - заявлением **о том, что то, что мы делаем друг для друга, мы готовы сделать для любого человека**. Если оно не означает этого, то является лишь пустой формой.

9. **Но Господь не желает больше церемоний в Церкви. Церковь - это Его тело, и поэтому она должна быть наполнена Его жизнью**. Какой благословенный дар Он приготовил для всех Своих последователей, чтобы они знали, что они едины с Ним. Здесь мы можем знать, как не может знать посетитель старого Иерусалима, что мы идем по стопам Христа, и что Он с нами, когда мы идем.