**Милосердие Божье – глубина атрибута и популярная ошибка (Пс. 135)**

1. "*Славьте Господа, ибо Он благ, ибо вовек милость Его*" (Псалом 135:1).

**2. Милосердие Божие пребывает вовек, потому что оно является атрибутом Его сущности. Как Он бесконечен в силе и знании, величии и справедливости, так Он бесконечен и в милосердии. Имея милосердие как один из Своих атрибутов, Он может проявлять милосердие, ибо в противном случае Он отрицал бы Самого Себя. Он не может отрицать Свой собственный характер; Он не может идти вразрез со Своей природой**.

2. **У большинства людей сложилось представление, что Божья милость прекращается или, по крайней мере, приостанавливается, когда Он наказывает нечестивцев**. Однако это показывает нам, что такое представление ошибочно. **Библия нигде не дает ни малейшего основания полагать, что когда-либо милосердие Господа будет меньше, чем сейчас**. **Распространенное утверждение о том, что со временем милость отступит, а на смену ей придет справедливость, позорит Бога**. **Оно подразумевает изменение Его характера и Его отношения к Своим созданиям**. Она не только учит, что когда-то Он будет менее милостив, чем сейчас, но и учит, что сейчас Он настолько же справедлив, насколько будет справедлив в какое-то будущее время.

**3. Поэтому было необходимо, чтобы, когда Адам согрешил, с ним поступили милосердно**. **Необходимо было предусмотреть план спасения, по которому грех можно было бы простить и избежать последствий нарушений**. Если бы Бог сразу поразил преступника и изгладил его из бытия, вселенная, возможно, замерла бы в благоговейном трепете и признала бы справедливость этого поступка, но не увидела бы в Нем Божьего милосердия к преступнику. Они не узнали бы Его истинного имени: "*И прошел Господь пред лицем его и возгласил: Господь, Господь, Бог человеколюбивый и милосердый, долготерпеливый и многомилостивый и истинный, сохраняющий милость в тысячи [родов], прощающий вину и преступление и грех*" (Исход 34:6, 7).

**4. Каждое действие Бога - это действие милосердия, ибо Он не может идти вразрез с одним из Своих собственных атрибутов**. Он никогда не может действовать так, чтобы это не соответствовало Его безграничному милосердию. **Каждый атрибут Бога проявляется во всем, что Он делает**. Мы никогда не читали о действии бесконечной силы, которое не было бы также действием бесконечной мудрости, или наоборот. **Мы никогда не видим, чтобы Он проявлял бесконечную доброту, не демонстрируя при этом Свою бесконечную мудрость и силу. Осуществление одного атрибута в бесконечной степени требует осуществления всех**.

5. Будучи бесконечно справедливым к человеку, Бог должен быть также бесконечно милосердным, а будучи бесконечно милосердным, Он должен быть также бесконечно справедливым. И именно это мы видим в чудесном плане спасения. Смерть Христа, которая была великим центральным актом этого плана, красноречиво говорит как о Божьей справедливости, так и о Его милости; о Его милости, когда Он отдал Своего Сына на смерть, чтобы человек не погиб; и о Его справедливости, когда Он не оставил без внимания грех, даже если это стоило бы жизни Его единородного Сына.

6. Сто тридцать пятый псалом, из которого мы привели первый стих, ясно представляет нам эту идею. В нем говорится о многочисленных деяниях Бога, как о судах, так и о милостях, и каждое из них связывается с мыслью о Его благости и милосердии. "*Славьте Господа, ибо Он благ, ибо вовек милость Его. Славьте Бога богов, ибо вовек милость Его. Славьте Господа господствующих, ибо вовек милость Его; Того, Который один творит чудеса великие, ибо вовек милость Его; Который сотворил небеса премудро, ибо вовек милость Его; утвердил землю на водах, ибо вовек милость Его; сотворил светила великие, ибо вовек милость Его; солнце - для управления днем, ибо вовек милость Его; луну и звезды - для управления ночью, ибо вовек милость Его; поразил Египет в первенцах его, ибо вовек милость Его; и вывел Израиля из среды его, ибо вовек милость Его; рукою крепкою и мышцею простертою, ибо вовек милость Его; разделил Чермное море, ибо вовек милость Его*" (Стихи 1-14) и т. д. Весь псалом - это заявление о том, что бесконечная справедливость и бесконечное милосердие согласуются друг с другом и в действиях Бога связаны воедино.

**7. Бесконечное милосердие к Божьим созданиям требует наказания за грех. Оно требует, чтобы с грехом расправлялись с бесконечной строгостью**.

ВОПРОСЫ: Кому нужен Бог, который не был бы суров к греху? Как могли бы быть счастливы чистые и безгрешные существа, если бы к греху относились легкомысленно?

8. Нечто, столь полностью противоречащее по своей сути природе Бога и всех безгрешных существ, не могло бы существовать, не нарушая мира вселенной и не внося разлад в счастье и гармонию, которые должны быть непрерывными во все времена.

**9. Справедливость по отношению к грешнику - это и справедливость по отношению к святому**. Поражение первенцев Египта, низвержение фараона и его войска в Чермное море и другие суды, упомянутые в этом псалме, - **это акты милосердия к народу Божьему и ко всем, кто таким образом получил бы возможность получить наставление и обратиться от своих злых путей к Господу**. **Уничтожение грешников - это даже милость к ним самим, поскольку оно спасает их от дальнейшего несчастья**. **Ведь грешник не может вынести присутствия Бога и нигде не будет более несчастен, чем на небесах**. А поскольку жизнь для него не означает ничего, кроме страданий (ведь грех и страдания неразделимы), то ее окончание - лишь милость для него".

10. В этом псалме мы призываемся возблагодарить Того, кто "*поразил Египет в первенцах его, ибо вовек милость Его*". **Тот факт, что Он поразил первенцев в Египте, приводится как доказательство того, что милость Божья пребывает вовек**. Он "низверг фараона и войско его в море Чермное, ибо вовек милость Его" **не потому, что Его милость не сработала, а потому, что Его милость пребывает вовек**.

11. Милость Божья к египтянам была столь же велика, как и к израильтянам. Они жестоко обращались с народом, которому были обязаны жизнью и которого Бог, исполняя Свое обещание, собирался ввести в их собственную землю. Но Он не стал поспешно уничтожать их угнетателей. Он послал Своих слуг к фараону, открыв им истину, которая спасет как его самого и его народ, так и израильтян. Обетование, данное Аврааму, которое Бог собирался исполнить, включало в себя оправдание язычников через веру, говоря: "*в тебе благословятся все народы*" (Галатам 3:8). **Это благословение было предложено фараону и его народу, но было отвергнуто с презрением и насмешкой**. "*я не знаю Господа и Израиля не отпущу*" (Исх. 5:2), - таков был ответ надменного царя. Поэтому Бог, исполняя милость, обещанную отцам, был вынужден уничтожить египтян. Он отбросил их, когда они пытались помешать Ему в Его работе. Его милость ничуть не изменилась, но египтяне отказались от нее, а когда люди отказываются принять милость, им не остается ничего другого, кроме гибели.

12. "*Милость же Господня от века и до века к боящимся Его*" (Псалом 102:17). Она не только длится до бесконечности, но существует от вечности. Вот почему Его завет с праведниками называется "заветом вечным" (Евреям 13:20).

13. **В Божьем разуме от вечности существовал завет благодати, по которому согрешивший мог быть помилован и восстановлен в своем благосклонном положении**. **И когда Адам пал, Бог просто привел в действие этот завет и продемонстрировал всей вселенной, что Он обладает атрибутом милосердия по отношению к преступнику**. Он провозгласил Себя не только Богом справедливости, но и Богом милосердия. И всеми Своими действиями, совершенными с тех пор по отношению к падшему человеку, Он провозгласил Себя таким же образом и будет делать это во всех Своих отношениях как со святыми, так и с грешниками до конца времен.

14. Он "*и избавил нас от врагов наших, ибо вовек милость Его*" (Стих 24). Это совпадает с вдохновенной песней Захарии после рождения Иоанна: "*благословен Господь Бог Израилев, что посетил народ Свой и сотворил избавление ему, и воздвиг рог спасения нам в дому Давида, отрока Своего, как возвестил устами бывших от века святых пророков Своих, что спасет нас от врагов наших и от руки всех ненавидящих нас; сотворит милость с отцами нашими и помянет святой завет Свой, клятву, которою клялся Он Аврааму, отцу нашему, дать нам, небоязненно, по избавлении от руки врагов наших, служить Ему в святости и правде пред Ним, во все дни жизни нашей*" (Луки 1:68-75).

15. Это не указывает на милость к какому-то особому классу, "*всех ненавидящих нас*" - это те, кто противится продвижению милосердного правления Бога на земле. Они презирают и справедливость, и милосердие. **Мы избавлены от наших врагов только для того, чтобы служить Господу в праведности и святости во все дни нашей жизни**. Если бы мы не желали служить Господу, то, конечно, не были бы избавлены. Вечная милость Божья существует для всех, и никто не может получить ее сполна, кроме тех, кто не желает ее получить.

16. Не увлекайтесь мыслью о том, что в проповеди Евангелия проявляется милосердие, а в уничтожении нечестивых - справедливость. Атрибуты Бога не разделены таким образом. В Евангелии проявляется праведность, или справедливость, Бога (Римлянам 1:16, 17). Праведность Божья явлена во Христе для прощения грехов всех, кто верит в Его кровь, "*да [явится] Он праведным и оправдывающим верующего в Иисуса*" (Римлянам 3:25, 26). Если бы Бог не был строго справедлив, Он никогда не смог бы оправдать нечестивцев. В справедливости Господа есть доброта и вечное милосердие

17. Повторение фразы "*ибо милость Его пребывает вовек*" показывает, что необходимо много останавливаться на милости Господа. "*Милость и суд буду петь; Тебе, Господи, буду петь*" (Псалом 100:1). "*Милости Твоей, Господи, полна земля; научи меня уставам Твоим*" (Псалом 118:64). В заповедях Господних, десяти заповедях, которые, как принято считать, являются воплощением суровой справедливости, мы узнаем, что милосердие Господа длится тысячи поколений. Он мстит тем, кто отвергает всякую доброту, но Его гнев вскоре прекращается в их гибели, а Его милость длится.

18. Милость Господа не только наполняет землю, но она также "на небесах" (Псалом 35:6). Она "велика до небес" и достигает облаков (Псалом 56:11). Солнце, луна и звезды открывают его нам. Призыв таков: "*Славьте Господа господствующих, ибо вовек милость Его; Того, Который один творит чудеса великие, ибо вовек милость Его; Который сотворил небеса премудро, ибо вовек милость Его; утвердил землю на водах, ибо вовек милость Его; сотворил светила великие, ибо вовек милость Его; солнце - для управления днем, ибо вовек милость Его*" (Пс. 135:3-8).

19. Поэтому "*Поднимите глаза ваши на высоту [небес] и посмотрите, кто сотворил их? Кто выводит воинство их счетом? Он всех их называет по имени: по множеству могущества и великой силе у Него ничто не выбывает*" (Ис. 40:26). Продолжайте смотреть вверх и размышлять о величии Господа, и вы больше никогда не скажете и не подумаете: "*Как же говоришь ты, Иаков, и высказываешь, Израиль: "путь мой сокрыт от Господа, и дело мое забыто у Бога моего"?*" (Стих 27). Он всегда ищет во всех уголках земли возможность проявить всю Свою могучую силу в защиту слабых и угнетенных. "*Он дает утомленному силу, и изнемогшему дарует крепость*". "*Знаю, что Господь сотворит суд угнетенным и справедливость бедным*" (Псалом 139:13). Поэтому "*Славьте Господа, ибо Он благ, ибо вовек милость Его*" (Пс. 135:1).

 20. Отмечу два вопроса, которые связаны с нашей темой:

1. **Бог сказал помазать в Египте косяки дверей Евреев, чтобы спасти первенцев. А те, кто не были первенцами - имели в этом нужду? Если да то в чем?**

ОТВЕТ: (1. Им не грозила смерть от ангела смерти 2. Но они были частью семьи и обязаны были, есть агнца, с готовностью выдвинутся в путь. Указания, были даны семье, любой человек был часть семьей. Исх. 12:3 «пусть возьмут себе каждый одного агнца по семействам, по агнцу на семейство». Бог хотел вовлечь египтян к этому действу, в дома евреев).

1. **Что больше ненависть Бога к греху или любовь к грешнику?**

«Он провозглашает, что, хотя **ненависть Бога к греху сильна, как смерть**, **Его любовь к грешнику сильнее смерти» ЖВ** {57.1}