**Тема: Иисус и 6 дней до Пасхи – важные уроки Евангелия (Ин. 12:1-12)**

"*За шесть дней до Пасхи пришел Иисус в Вифанию, где был Лазарь умерший, которого Он воскресил из мертвых. Там приготовили Ему вечерю, и Марфа служила, и Лазарь был одним из возлежавших с Ним. Мария же, взяв фунт нардового чистого драгоценного мира, помазала ноги Иисуса и отерла волосами своими ноги Его; и дом наполнился благоуханием от мира. Тогда один из учеников Его, Иуда Симонов Искариот, который хотел предать Его, сказал: Для чего бы не продать это миро за триста динариев и не раздать нищим? Сказал же он это не потому, чтобы заботился о нищих, но потому что был вор. Он имел при себе денежный ящик и носил, что туда опускали. Иисус же сказал: оставьте ее; она сберегла это на день погребения Моего. Ибо нищих всегда имеете с собою, а Меня не всегда. Многие из Иудеев узнали, что Он там, и пришли не только для Иисуса, но чтобы видеть и Лазаря, которого Он воскресил из мертвых. Первосвященники же положили убить и Лазаря, потому что ради него многие из Иудеев приходили и веровали в Иисуса. На другой день множество народа, пришедшего на праздник, услышав, что Иисус идет в Иерусалим*".

1. Шесть дней до Пасхи означают шесть дней до Голгофского креста.

2. Никто из тех, кто сидел за столом с Иисусом, не знал этого; но Иисус знал это очень хорошо. **Действительно, Иисус всегда ходил под крестом, ибо Он с самого начала Своего служения знал, чем оно все закончится; и Он знал, когда произойдет предательство и распятие**, ибо Он Сам сказал об этом Своим ученикам, когда они шли в Иерусалим.

ВОПРОС: Что поражает, меня лично?

1. В Его облике и действиях не было ничего, что могло бы омрачить мир и радость праздника.

ВОПРОС: Но как так может быть, если через 6 дней ты будешь на кресте? Какой урок это содержит для нас?

2. **Иисус жил каждый день так же прекрасно, как Он мог бы жить в Свой последний день; и поэтому Ему не было нужды делать какие-то большие перемены в последний момент**.

3. Большинство людей сочли бы это проявлением безрассудства или бравады, а то и грубой бесчувственности со стороны человека, который должен присутствовать на празднике и узнавшего, что ему предстоит смерть через шесть дней после этого; но мы знаем, что Он отказался действовать в последнюю неделю Своей земной жизни как-то по-другому чем Он обычно действовал ранее.

ВОПРОС: Зачем проводить время в трауре, "готовясь к смерти"?

4. **Это всегда подразумевает, что человек осознает, что прожил жизнь неправильно**.

5. К смерти не нужно готовиться; все, что нужно делать, - это быть готовым жить, и жить по-настоящему, и тогда, если смерть придет, он будет готов к ней, независимо от того, как и когда она придет.

6. Если мы поставим себя на место тех учеников, то не удивимся их возмущению по поводу кажущейся расточительности дорогого миро. Ссылка на запись в двадцать шестой главе Евангелия от Матфея показывает, что и другие ученики были возмущены, так же как и Иуда, "*Увидев это, ученики Его вознегодовали и говорили: к чему такая трата*?" (ст. 8). Как часто мы выражали, как нам казалось, "*праведное негодование*" по поводу какой-то предполагаемой расточительности или когда совершалось что-то, для чего мы не видели причин. Мы очень склонны к поспешным суждениям. Не извлечь ли нам из этого урок? Мы видим, что в данном случае это было неправильно; но само по себе это не так очевидно, как во многих случаях, которые сразу же попадают в поле нашего зрения. Если бы ученики знали все обстоятельства, как мы знаем их сейчас и как они знали их впоследствии, никто из них, кроме Иуды, не стал бы роптать.

7. Одиннадцать учеников искренне заботились о бедных, в то время как Иуда был лицемерным вором: однако их рвение было совершенно неуместным. Более того, они стали соучастниками греха Иуды, потому что были ведомы им. Очевидно, что именно он стоял во главе осуждения поступка Марии, поскольку в этом месте только он один упоминается как жаловавшийся.

8. Если бы они знали, какой дух движет им, то не подумали бы присоединиться к его возмущению. И здесь мы снова можем научиться быть начеку, чтобы не сочувствовать слишком легко обиде человека и не присоединяться с готовностью к чьему-то осуждению того, что явно кажется ему ошибочным. Если мы не будем осторожны, то вместо того, чтобы помочь делу страдающего человечества, мы можем поддержать какого-нибудь предателя в его злых замыслах.

9. Когда ученики увидели, что на Иисуса израсходован весь сосуд с елеем, они сказали: "*к чему такая трата*?" Матфея 26:8. Подумайте о том, чтобы потратить стоимость целого года труда на один подарок, да еще такой, который можно использовать только один раз! Триста динариев означали триста дней труда. См. Матфея 20:1, 2. Но это было сделано безвозмездно, и Иисус не осудил дарительницу, а, наоборот, похвалил ее.

ВОПРОС: Почему?

**10. Ничто не пропадает даром, если отдано Господу от искреннего сердца**.

11. В древние времена Божий народ сжигал на жертвеннике целых животных и возносил много дорогого фимиама; и Бог принимал это, и да, Он находил в этом удовольствие. Но Божье удовольствие от такого служения зависело от состояния сердца поклоняющегося.

12. Когда сердце народное было в безверии, то множество цельных всесожжений не имело смысла, "*Слушайте слово Господне, князья Содомские; внимай закону Бога нашего, народ Гоморрский! К чему Мне множество жертв ваших? говорит Господь. Я пресыщен всесожжениями овнов и туком откормленного скота, и крови тельцов и агнцев и козлов не хочу. Когда вы приходите являться пред лице Мое, кто требует от вас, чтобы вы топтали дворы Мои? Не носите больше даров тщетных: курение отвратительно для Меня; новомесячий и суббот, праздничных собраний не могу терпеть: беззаконие — и празднование!*" (Исаия 1:10-13).

13. Но когда сердце очищалось верой, и жертва была радостным ответом сердца за дарованную праведность, тогда Бог был доволен, ибо "*Господи! отверзи уста мои, и уста мои возвестят хвалу Твою: ибо жертвы Ты не желаешь, — я дал бы ее; к всесожжению не благоволишь. Жертва Богу — дух сокрушенный; сердца сокрушенного и смиренного Ты не презришь, Боже*" (Псалом 50:17-19.

14. **Есть только одна жертва, которая когда-либо приносилась или может быть принесена в правильном смысле этого слова, и это жертва Христа**.

15. Ни один человек еще не "приносил жертву" для Бога. Многие "приносили жертвы", и жертвы эти были приемлемыми, но это были жертвы, которые предоставил им Сам Бог: "Не за жертвы твои Я буду укорять тебя; всесожжения твои всегда предо Мною; не приму тельца из дома твоего, ни козлов из дворов твоих, ибо Мои все звери в лесу, и скот на тысяче гор, знаю всех птиц на горах, и животные на полях предо Мною. Если бы Я взалкал, то не сказал бы тебе, ибо Моя вселенная и все, что наполняет ее" (Пс. 49:8-12).

16. Слово ЖЕРТВА – применимо только к нашему Богу. **В единой жертве, которую Бог дал нам все, и от полноты Его, которую мы все получили, мы должны принести отдачу - отклик, который служит не для того, чтобы обогатить Бога или добавить, что-то к этой совершенной жертве, но чтобы показать нашу признательность и доверие к Его дару**. Но это никакая ни ваша жертва – это отклик на понимание ЖЕРТВЫ ВАШЕГО БОГА.

17. Секрет любой приемлемой жертвы заключается в доверии к Богу, "*Верою Авель принес Богу жертву лучшую, нежели Каин*" (Евреям 11:4). **Жертвующий на самом деле говорит, что его жертва означает, что, поскольку он получает все от Бога, он может отдать все Господу и все равно будет поддержан**. Со Христом мы получаем от Бога все. У Бога всего в избытке, и Он щедро дарит. Он посылает дождь не только на неправедных, но и на праведных, и вызывает дождь на пустыню, где нет человека (Иов 38:26).

ВОПРОС: Растрачивается ли дождь зря?

18. О, нет; он не вернется к Нему пустым. Ни один из Божьих даров не пропадает зря, и **ничто не пропадает зря из того, что отдано Ему.**

19. Только отдавая себя и все, что у нас есть, Господу, мы можем быть сохранены. Кто хочет сберечь свою жизнь, тот потеряет ее, а кто потеряет жизнь свою ради Христа, тот сохранит ее для жизни вечной.

20. Какой пример слепоты и порочности неверия мы имеем в этом уроке, читая отрывок. Обратите внимание, что после того как раскрыта проблема момента 300 динариев, идет речь о Лазаре и жажде убийства.

21. Лазарь был воскрешен из мертвых, и поэтому к нему был проявлен большой интерес. Это чудо заставило многих поверить в Иисуса. Люди стекались посмотреть на человека, который был мертв четыре дня и похоронен, а теперь ожил, и многие из них ушли с верой.

ВОПРОС: Что же сделали неверующие первосвященники?

22. Они решили не верить и не позволять никому верить; поэтому они решили предать Лазаря смерти, чтобы убрать это свидетельство силы Христа. При этом они думали, что действуют на благо народа.

- *Был созван совет священников и фарисеев. После воскрешения Лазаря народ так сильно полюбил Христа, что было бы опасно схватить Его открыто*. {ЖВ 558.2}

23. Странно, что все это было наполнено злом, благовония были мерзостью, они не могли понять, что если они считают необходимым совершить убийство, чтобы поддержать свою позицию, то эта позиция должна быть ошибочной, **ибо истина никогда не может быть поддержана насилием и преступлением**, "*гнев человека не творит правды Божией*" (Иак. 1:20). Это показывает, до какого зла доводит людей неверие.

ВОПРОСЫ: Что же касается слепоты, то подумайте, как они собирались убить человека, воскресшего из мертвых во славу Божью, чтобы заглушить его живое свидетельство о силе Христа даровать жизнь? Как они могли рассчитывать убить его?

24. Они бы сражались прямо против Бога. Но они были готовы идти на это, и понимали свои действия – истинными и благом для народа.

25. **Даже если бы священникам было позволено убить Лазаря, результатом стало бы его воскрешение при более поразительных обстоятельствах, чем прежде**.

26. Бог заставляет даже человеческий гнев прославлять Его, так что никто не может ничего сделать против истины, но только за истину.

ВОПРОС: Я задаю всем вопрос: к**то не хотел бы быть в гармонии с силой, которая настолько уверена в успехе, что даже противодействие помогает ей в этом?**