**Сила Христа, которую мы не осознаем. Спасены Его жизнью**

1. Наш базовый стих "*и открылся Сыном Божиим в силе, по духу святыни (святости, пер. с анг.), через воскресение из мертвых, о Иисусе Христе Господе нашем*" (Римлянам 1:4).

2. Интересная фраза "*и открылся Сыном Божиим... воскресением из мертвых*". Это не следует понимать в том смысле, что Иисус не был Сыном Божьим до Своего воскресения или что Он не был объявлен Сыном Божьим до этого времени. Мы хорошо знаем, что Он был Сыном Божьим до того, как мир начал существовать, и тогда Он был прославлен славой Отца. Христос пришел на эту землю как возлюбленный, единородный Сын Божий.

3. Когда Он крестился, в начале Своего земного служения, с неба раздался Божий голос: "*Сей есть Сын Мой возлюбленный, в Котором Мое благоволение*" (Матфея 3:17). На горе Преображения снова раздался этот голос, говорящий: "*Сей есть Сын Мой возлюбленный, в Котором Мое благоволение; Его слушайте*" (Матфея 17:5). И на протяжении всей Своей земной жизни Иисус без колебаний объявлял Себя Сыном Божьим. Поэтому мы знаем, что воскресение из мёртвых не повлияло на Его отношения с Богом.

4. Кажется очевидным, что фраза "по Духу святыни" в Рим. 1:4 должна быть ключом к разгадке тайны. Если мы возьмем заключительные слова Иисуса, записанные Матфеем, то окажемся на пути к правильному объяснению. Он сказал: "*дана Мне всякая власть на небе и на земле. Итак идите, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святаго Духа, уча их соблюдать все, что Я повелел вам; и се, Я с вами во все дни до скончания века*" (Матфея 28:18-20).

5. О том, какая власть была дана Христу, можно судить по тому, что должны были делать ученики: "*дана Мне всякая власть на небе и на земле. Итак идите, научите*".

Вопрос: На чем основывался их путь и учение?

6. Их путь и учение основывались на том, что Христос обладает всей властью и обещал всегда быть с ними.

7. **Христос был Сыном Божьим, что бы ни происходило**. **Но воскресением из мертвых Он обрел силу даровать святость тем, кто уверует в Него**. **Правда, тысячи людей жили святой жизнью до первого пришествия Христа, но они делали это только благодаря силе, которую Христос получил для них в силу Своей обещанной смерти и воскресения**. Писание подтверждает это утверждение. Сначала мы читаем Евреям 2:14, 15 (пер. с анг.): "*Итак, как дети причастны плоти и крови, то и Он Сам приобщился к тому же, чтобы смертью уничтожить имеющего державу смерти, то есть диавола, и освободить тех, которые страхом смерти всю жизнь были в рабстве*"

8. Христос принял плоть и кровь, **чтобы иметь силу искупить человека**. Это никоим образом не ограничивает Его власть до прихода на землю; но это простой факт, что человек не мог быть искуплен иначе, как кровью Христа.

9. **Закон не мог ослабить свои требования, и поэтому Законодатель согласился принять на Себя наказание Своего собственного закона, и таким образом Бог может быть справедливым и оправдывающим верующего в Иисуса**.

10. Более того, Своей жизнью в страданиях и искушениях Он научился сочувствовать бедным, слабым смертным. **И поэтому воскресение, которое было триумфальным завершением Его земной работы для людей, то, к чему стремилась вся Его предыдущая жизнь, сказано как то, через что Он получил силу наполнить Своих последователей святостью**.

11. Апостол Петр свидетельствует о том же. Он говорит: "*Благословен Бог и Отец Господа нашего Иисуса Христа, по великой Своей милости* ***возродивший нас воскресением Иисуса Христа из мертвых к упованию живому****, к наследству нетленному, чистому, неувядаемому, хранящемуся на небесах для вас, силою Божиею через веру соблюдаемых ко спасению, готовому открыться в последнее время*" (1 Петра 1:3-5).

12. В своем втором послании Петр говорит: "*благодать и мир вам да умножится в познании Бога и Христа Иисуса, Господа нашего. Как от Божественной силы Его даровано нам все потребное для жизни и благочестия, через познание Призвавшего нас славою и благостию*" (2 Петра 1:2, 3).

**13. Вот, действительно, утешение. Все, что относится к жизни и благочестию, дано нам этой Божественной силой Христа**. **Конечно, нет никакого оправдания тому, что кто-то не достиг праведности и вечной жизни**. Прочитайте, что говорит апостол Павел: "*Посему и мы с того дня, как [о сем] услышали, не перестаем молиться о вас и просить, чтобы вы исполнялись познанием воли Его, во всякой премудрости и разумении духовном, чтобы поступали достойно Бога, во всем угождая [Ему],* ***принося плод во всяком деле благом и возрастая в познании Бога****,* ***укрепляясь всякою силою по могуществу славы Его****, во всяком терпении и великодушии с радостью*" (Колоссянам 1:9-11).

14. Славная сила Бога показана в небесах, которые "возвещают славу Божию", и в воскресении Иисуса из мертвых. Эта славная сила может быть нашей, чтобы мы могли "**укрепляясь всякою силою**", чтобы быть в состоянии "чтобы поступали достойно Бога, во всем угождая [Ему]". Эту силу Христос может даровать нам, потому что Он пережил самый низкий (глубокий) уровень человеческой слабости, так что Он знает, какая помощь необходима. Поэтому Он способен спасти до последнего человека, приходящего к Богу через Него.

**15. Мысль о том, что человеческая слабость, вместо того чтобы быть препятствием для нашего преодоления, может стать ступенькой к победе, ободряет душу**. Апостол Павел имел слабость, которая, как ему казалось, была непреодолимым препятствием для выполнения его Божественного поручения, и поэтому он просил Господа забрать ее у него; но Господь сказал: "*Довольно для тебя благодати Моей, ибо сила Моя совершается в немощи*".

16. С этой уверенностью апостол сказал: "*И потому я гораздо охотнее буду хвалиться своими немощами, чтобы обитала во мне сила Христова. Посему я благодушествую в немощах, в обидах, в нуждах, в гонениях, в притеснениях за Христа, ибо, когда я немощен, тогда силен*" (2 Коринфянам 12:9, 10).

17. Но мы убеждены, что сила Христа совершается не только в физической немощи. **Немощи плоти, те склонности, которые делают нас легкой добычей искушений сатаны, требуют проявления Божественной силы особым образом**. В своем перечне чудес, совершенных верой, апостол рассказывает о тех, кто "*от немощи сделался сильным*" (Евреям 11:34). **То есть, сама слабость их нравственной природы требовала больше Божественной силы, и чем больше была слабость, тем больше была Божественная сила**; **и так получается, что самое слабое место в нашей природе может, благодаря Божественной силе Христа, стать нашим самым сильным местом**.

18. Таким образом, с этой точки зрения, мы можем даже хвалиться из-за слабости нашей нравственной природы. Не то чтобы мы должны хвалиться тем, что мы слабы или были слабы, но, будучи "*укреплены всеми силами по славному могуществу Его*", будучи "*сильны в Господе и в могуществе силы Его*", мы можем хвалиться крестом Господа нашего Иисуса Христа, которым мир с его похотями распят для нас, а мы для мира.

19. "*Дана Мне всякая власть на небе и на земле*", - говорит Иисус. **Так давайте же не будем трепетать перед силой врага**. Давайте не будем говорить о силе дьявола, потому что это даст ему преимущество над нами. **Самим своим страхом перед ним мы даем ему власть над нами**. Он сильный вооруженный враг, но Христос сильнее его, Он вошел в дом его и связал его, и отнял у него броню, на которую он уповал (см. Луки 11:21, 22; Откровение 1:18). **Его сила ничто по сравнению с силой Христа**. **Так давайте же возвеличим силу Христа и с радостью доверимся ей**. **Независимо от унаследованной или приобретенной слабости характера, от того, насколько сильно враг может давить**, мы можем быть уверены в обетовании: "*железо и медь - запоры твои; как дни твои, [будет умножаться] богатство твое. Нет подобного Богу Израилеву, Который по небесам принесся на помощь тебе и во славе Своей на облаках; прибежище [твое] Бог древний, и [ты] под мышцами вечными; Он прогонит врагов от лица твоего и скажет: истребляй!*" (Второзаконие 33:25-27). И во всем этом мы можем быть "*более чем победителями через Возлюбившего нас*".

Вопрос: Почему мы спасены Его жизнь?

**20. Смерть Христа примиряет верующего грешника с Богом**. Люди по природе своей враги Богу, и эта вражда заключается в неподчинении Его закону (Римлянам 8:7).

21. Закон Божий - это Его жизнь, а Его жизнь - это мир. Поэтому Христос - наш мир, потому что в Нем мы сделались праведностью Божьей, или, другими словами, уподобились жизни Божьей. Положив Свою жизнь, Христос дает ее всем, кто ее примет. Те же, кто принимает ее, чтобы они могли сказать: "*Я сораспялся Христу; но живу, и не я, но Христос живет во мне*", **примиряются с Богом, потому что у них та же самая жизнь**. Они просто совершили обмен, отдав свою жизнь Христу и приняв вместо нее Его жизнь. А в Его жизни - нет вражды к Богу.

**22. Когда Христос отдает Себя человеку, Он отдает всю Свою жизнь. Каждый верующий человек получает всего Христа. Он получает Его жизнь как младенец, как ребенок, как юноша и как зрелый человек**. Человек, признающий, что вся его жизнь была только грехом, и добровольно отказывающийся от нее ради Христа, совершает полный обмен и получает жизнь Христа от младенчества до зрелости вместо своей собственной. **Поэтому он обязательно должен считаться праведным перед Богом**. **Он оправдан не потому, что Бог согласился игнорировать его грех из-за его веры, но потому, что Бог сделал его праведником - исполнителем закона, дав ему Свою собственную праведную жизнь**.

23. О том, что прощение грехов происходит через принятие жизни Христа вместо греховной жизни, свидетельствует утверждение о Христе, что мы "*имеем искупление Кровию Его, даже прощение грехов*" (Колоссянам 1:14). "Кровь искупает душу", "*Ибо жизнь плоти в крови*" (Левит 17:11). Итак, мы имеем искупление через кровь Христа, примирены с Богом через Него, потому что в Своей смерти Он дает нам Свою жизнь.

**24. Получение этой жизни по вере делает нас стоящими перед Богом так, как будто мы никогда не грешили**. **Закон тщательно проверяет нас и не может найти ничего плохого, потому что нашей прежней жизни больше нет, а та жизнь, которую мы имеем сейчас - жизнь Христа – и она никогда не делала ничего плохого**.

Вопрос: Но как насчет будущего?

25. Как мы были примирены с Богом смертью Его Сына, так и теперь мы должны быть спасены той жизнью, которую Он дал нам в Своей смерти.

Вопрос: Как мы должны сохранить эту жизнь?

26. Так же, как мы ее получили. "Итак, как вы приняли Христа Иисуса Господа, так и ходите в Нем" (Колоссянам 2:6).

Вопрос: Как мы приняли Его?

27. По вере. Поэтому мы должны сохранять Его жизнь верой, "*ибо праведный верою жив будет*". Вера во Христа обеспечивает духовную жизнь так же верно, как употребление сытной пищи обеспечивает жизнь физическую. Спаситель говорит нам: "*Ядущий Мою Плоть и пиющий Мою Кровь имеет жизнь вечную, и Я воскрешу его в последний день. Ибо Плоть Моя истинно есть пища, и Кровь Моя истинно есть питие*" (Иоанна 6:54, 55). Мы едим Его плоть, питаясь Его словом (стих 63), ибо написано, что человек будет жить "*всяким словом, исходящим из уст Божиих*".

28. "Спасен Его жизнью".

Вопрос: Какова будет природа этой жизни?

29. Она будет без греха, "*ибо в Нем нет греха*" (1-е Иоанна 3:5). "*Грех есть нарушение закона*" (стих 4). Поэтому эта жизнь будет праведностью закона. Иисус Христос вчера, и сегодня, и во веки Тот же (Евреям 13:8), и поэтому жизнь, которой Он будет жить в нас сейчас, будет той же жизнью, которой Он жил, когда был на этой земле 20 веков назад. Он пришел сюда, чтобы дать людям полный пример Божьей жизни. Все, что Он делал тогда, Он будет делать сейчас в тех, кто принимает Его, а все, что Он не делал, не может быть сделано теми, кто полностью принимает Его жизнь.

30. Давайте обратим внимание на некоторые особенности соответствия Его жизни закону Божьему.

31. Начнем с десятой заповеди: "Не желай". **Иисус был настолько далек от проявления каких-либо следов любостяжания, что даже не настаивал на том, чтобы иметь вещи, принадлежащие Ему**. Он, "*Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу; но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек*" (Филиппийцам 2:6, 7) Поэтому тот, в ком живет Христос, не будет жаждать того, что ему не принадлежит, и даже не будет настаивать на том, чтобы всегда иметь свои "права". Любовь, которая является исполнением закона, "не ищет своего".

32. Возьмем девятую заповедь. Не нужно больше ничего говорить, кроме того, что Он - "*свидетель верный и истинный*" (Откровение 3:14). Он "*не сделал никакого греха, и лукавства не было в устах Его*" (1 Петра 2:22). Те, в ком живет Христос, будут говорить истину, и их будет отличать "любовь к истине".

33. Что касается восьмой заповеди, то исполнение ее Христом достаточно ясно видно из ссылки на десятую. **Тот, Кто добровольно отдал бы то, что принадлежало Ему, был бы самым далеким от того, чтобы взять то, что принадлежало другому**. Вся Его жизнь была отдачей. Он был богат и обнищал, чтобы другие обогатились.

34. Христос мог сказать: "*идет князь мира сего, и во Мне не имеет ничего*" (Иоанна 14:30). Поэтому в Нем не было ни малейшего следа нечистоты. Он не знал греха, они не имел собственного опыта согрешения.

35. Его жизнь была совершенством шестой заповеди. Он сказал: "*Ибо Сын Человеческий пришел не погубить жизнь человеческую, но спасти ее*" (Луки 9:56). Он "*ходил и делал добро*" (Деяния 10:38). Он пришел, чтобы упразднить смерть и через Евангелие явить жизнь и бессмертие (2 Тимофею 1:10). Поэтому Он будет жить жизнью любви и доброй воли ко всем людям, в душе каждого, кто примет Его. В жизни тех, чья жизнь принадлежит Христу, не будет ни гнева, ни раздоров, ни ревности, ни зависти.

36. В тех, в ком живет Христос, не может быть идолопоклонства, ибо, когда Его искушал дьявол, Он воспротивился ему словами: "*Написано: Господу Богу твоему поклоняйся и Ему одному служи*" (Луки 4:8). Вместо того, чтобы иметь других богов перед Единым Богом, Его пищей должно было исполнять волю Отца Небесного (Иоанна 4:34).

37. Те, в ком Христос живет Своей жизнью, будут почитать старших и будут послушны родителям. Хотя родители нашли Иисуса сидящим в храме с докторами, задающим вопросы и отвечающим на них, удивляющим ученых людей Своей мудростью, Он не считал Себя выше послушания родителям. "*И Он пошел с ними и пришел в Назарет; и был в повиновении у них*" (Луки 2:51)..

Вопрос: А как насчет четвертой заповеди?

38. "*и вошел, по обыкновению Своему, в день субботний в синагогу, и встал читать*" (Луки 4:16). Он признавал закон о субботе, говоря: "*Итак можно в субботы делать добро*" (Матфея 12:12). Он называл Себя Господом субботнего дня, потому что Он создал его. **Он никогда не соблюдал ни одного воскресенья**. Поэтому в Его жизни нет никакого соблюдения воскресенья, чтобы передать тем, кто верит в Него. **Его жизнь может передать только соблюдение дня субботнего**. Как Он соблюдал субботу, когда был на этой земле, так Он должен соблюдать ее и сейчас в тех, в ком Он живет. Ибо Он не меняется. Он "*вчера, и сегодня, и во веки Тот же*". Когда Он был на этой земле, Он жил той же жизнью, что и на небе до прихода на землю, и сейчас Он живет той же жизнью, что и тогда.

39. Есть множество людей, любящих Господа, которые еще не знают, что соблюдение воскресенья не является частью Его жизни, и, следовательно, еще не подчинили себя Ему в этом отношении. Но по мере возрастания в благодати и познании нашего Господа и Спасителя Иисуса Христа они узнают, что соблюдение субботы - седьмого дня - является такой же частью жизни Христа, как и послушание родителям или правдивая речь, **и они позволят Ему жить этой заповедью и в них**. Когда мы позволяем Христу жить в нас во всей Его полноте, мы приобретаем всю радость быть сынами Божьими, потому что мы живем жизнью Христа; и Отец будет абсолютно доволен нами, как Он был доволен Своим Единородным Сыном.