**Тема: Глубина греха. Важна ли уверенность в Боге?**

1. "*Из глубины взываю к Тебе, Господи*" (Псалом 129:1). И Давид взывал не напрасно.

2. Глубины, из которых он взывал, были глубинами греха, ибо он сказал: "*Если Ты, Господи, будешь замечать беззакония, - Господи! кто устоит? Но у Тебя прощение, да благоговеют пред Тобою*" (Стихи 3, 4). "*Да уповает Израиль на Господа, ибо у Господа милость и многое у Него избавление, и Он избавит Израиля от всех беззаконий его*" (Стихи 7, 8).

3. Так из глубины беззакония мы можем взывать к Господу, будучи уверенными, что Он с радостью поможет нам. Мы не можем находится слишком низко, чтобы Он не мог нас достичь.

4. Языческая концепция, которую слишком многие цитируют, словно Библию, гласит: "Бог помогает тому, кто помогает себе сам". **Но истина, открытая в Библии, заключается в том, что Бог помогает человеку, который не в состоянии помочь себе сам**.

5. Давайте прочитаем рассказ о буре на море и избавлении от нее, записанный в Псалме 106:23-30. О людях, попавших в бурю, сказано следующее: "*Отправляющиеся на кораблях в море, производящие дела на больших водах, видят дела Господа и чудеса Его в пучине: Он речет, - и восстанет бурный ветер и высоко поднимает волны его: восходят до небес, нисходят до бездны; душа их истаевает в бедствии; они кружатся и шатаются, как пьяные, и вся мудрость их исчезает. Но воззвали к Господу в скорби своей, и Он вывел их из бедствия их. Он превращает бурю в тишину, и волны умолкают. И веселятся, что они утихли, и Он приводит их к желаемой пристани*".

6. Точно также было, когда Иосафат от имени народа сказал Господу: "*Ибо нет в нас силы против множества сего великого, пришедшего на нас, и мы не знаем, что делать, но к Тебе очи наши!*" (2 Паралипоменон 20:12), и Господь послал избавление.

7. Все это "*написано нам в наставление, чтобы мы терпением и утешением из Писаний сохраняли надежду*" (Римлянам 15:4). "*Ибо мы имеем не такого первосвященника, который не может сострадать нам в немощах наших, но Который, подобно [нам], искушен во всем, кроме греха. Посему да приступаем с дерзновением к престолу благодати, чтобы получить милость и обрести благодать для благовременной помощи*" (Евреям 4:15, 16).

ВОПРОС**:** Что значит немощный?

8. **Немощный - значит без сил; без сил - значит побежденный грехом**. Таким образом, мы узнаем, что в условиях поражения, когда нас одолевает грех, мы можем с дерзновением прийти к Иисусу и найти прощение и помощь.

ВОПРОС**:** Почему это так работает?

**9. Потому что только в самом низком состоянии и положении мы обретаем связь с Христом**. Он пришел призвать не праведников, а грешников к покаянию (Матфея 4:13). Поскольку Он пришел спасти погибших, мы отдаем себя на Его милость, признавая, что мы - погибшие грешники.

10. Мы знаем, что грех - это смерть. Поэтому Христос взял на себя наши грехи и умер за нас. "*Христос искупил нас от клятвы закона, сделавшись за нас клятвою - ибо написано: проклят всяк, висящий на древе, - дабы благословение Авраамово через Христа Иисуса распространилось на язычников, чтобы нам получить обещанного Духа верою*" (Галатам 3:13, 14). Так в нашем жалком, проклятом грехом состоянии мы получаем помощь от Господа.

**11. Смерть - это самое низкое состояние, которое только возможно, и именно в Его смерти мы становимся совершенно соединенными со Христом**, "*все вы, во Христа крестившиеся, во Христа облеклись*" (Галатам 3:27). **Мы облекаемся во Христа через крещение**.

ВОПРОС: А что такое крещение?

12. "*Неужели не знаете, что все мы, крестившиеся во Христа Иисуса, в смерть Его крестились? Итак мы погреблись с Ним крещением в смерть, дабы, как Христос воскрес из мертвых славою Отца, так и нам ходить в обновленной жизни*" (Римлянам 6:3, 4).

ВОПРОС: О чем это говорит?

13. **Только то, что мы не только можем быть спасены, находясь в самом низком состоянии и положении, но и не можем быть спасены в любом другом состоянии**. Фактически все люди находятся в таком состоянии, ибо "*все согрешили и лишены славы Божией*"; "*все совратились с пути, до одного негодны; нет делающего добро, нет ни одного*" (Римлянам 3:12, 23).

14. **Но для того, чтобы кто-то мог получить пользу от спасения Христа, он должен признать себя находящимся в таком состоянии**. По закону веры хвастовство исключено. И это не только однажды, но и всегда. Христианин никогда не может хвалиться своей добротой, потому что хвастовство свидетельствует об отсутствии веры, а "*потому что не по вере; а все, что не по вере, грех*" (Римлянам 14:23). **Христианин должен всегда признавать себя грешником, и тогда он всегда сможет участвовать в жертве Христа**.

15. Поэтому он всегда живет только настоящим. Вместе с Павлом он может сказать: "*Верно и всякого принятия достойно слово, что Христос Иисус пришел в мир спасти грешников, из которых я первый*" (1 Тимофею 1:15). "*А я не желаю хвалиться, разве только крестом Господа нашего Иисуса Христа, которым для меня мир распят, и я для мира*" (Галатам 6:14).

ВОПРОС: Понимание этой истины делает нас уверенными в Боге?

16. Эти истины, делаю даже больше. Позвольте, я поясню, что может быть больше чем уверенность в Боге.

17. Мы благодарны за то, что у нас есть уверенность в Боге. Это хорошо; **ведь это великое дело - избавиться от сомнений и неуверенности и утвердить уверенность в Боге в уме и сердце**. Поэтому **за то, что у вас есть уверенность в Боге, действительно стоит благодарить** Господа.

**18. Но есть и нечто большее, за что можно быть благодарным, - это то, что Бог уверен в вас. Действительно, именно уверенность Бога в нас является основанием для нашей уверенности в Нем**.

19. Если рассматривать вопрос исключительно с точки зрения сравнения, то, действительно, очень мало стоит то, чтобы мы были уверены в Нем; в то время как то, что Он должен быть уверен в нас, - это великая вещь, не поддающаяся никакому сравнению.

20. Только подумайте, кем мы были: народом, обремененным беззакониями, отчужденным от Бога и врагом в своем сознании, совершающим злые дела. И все же, когда мы были такими, **Бог намеренно вложил в нас все, что имел**, - великую "цену" Своего дорогого Сына, в Котором обитает вся полнота Божья. Это удивительное проявление доверия.

**21. Он был настолько уверен в нас, что вложил в нас - чужих и врагов - все, что имел, - даже Себя, - ожидая, что Его уверенность в нас уничтожит отчуждение, разрушит вражду и приведет нас к доверию к Нему**.

**22. И эта довольно безрассудная уверенность в нас действительно привела нас от отчуждения и вражды к уверенности в Нем**. Это единственное, что когда-либо делало или могло сделать нас такими. **Таким образом, Его уверенность в нас является основанием для нашей уверенности в Нем**.

23. И таким образом утверждается и иллюстрируется Божественный принцип, согласно которому **уверенность порождает уверенность**; да, уверенность до такой степени, что кажется безрассудством, породит уверенность даже до такой степени, что кажется безрассудством; ибо ни один человек не может честно и серьезно созерцать чудесную уверенность, которую Бог проявил к нам, не будучи завоеван доверием к Богу, которое является совершенным отказом от доверия себе, - доверием, которое твердо и непоколебимо во всех превратностях судьбы - пожаре, наводнении, страдании, гонении, самой смерти, - которые только может знать этот мир.

24. Чудесное проявление уверенности Господа не ограничилось только этим вложением, чтобы завоевать наше доверие к Нему: **когда оно завоевало наше доверие к Нему, Он затем доверил нам хранить Свою собственную честь в этом мире**. **Он не остался здесь лично, чтобы охранять свою честь и свой характер**. Нет; Он ушел из мира и оставил здесь вместо себя Своих учеников, полностью доверив нам хранение Своей чести и Своего характера. "*как послал Меня Отец, [так] и Я посылаю вас*" (Ин. 20:21). **Верны ли вы доверию, или вы предаете Его безграничную уверенность?**

25. Да, для нас иметь доверие к Богу — это действительно великое дело; но БОЛЕЕ велико без всякой меры то, что Бог доверяет нам! Пусть это доверие Бога к нам удержит нас от того, чтобы мы не отступились от доверия и не предали этого доверия.