**Тема: Идеи папства против истин Вечного Евангелия.**

**1. Покаяние и наказание**

**2. Вопрос веры**

**3. Вопрос Заветов**

1. Мы рассмотрим три фундаментальные идеи папства и сравним эти идеи с Вечным Евангелием, чтобы уберечь сегодня каждого человека и каждого адвентиста от окатоличевания и подготовить почву к очищению деноминации от вина папского учения и его вариаций в преддверии великой Реформации в нашем народе и в этом мире.

**1. Покаяние и наказание**

1. "Как человеку оправдаться перед Богом?" Это был великий вопрос людей со времен человека из земли Уц (*патриарха Иова*) и даже задолго до этого. Фактически, это был великий вопрос всех людей во все века; это великий вопрос и сейчас; и этому вопросу еще предстоит стать гораздо более захватывающей темой в будущем, чем сейчас.

2. В каждую из трех великих религиозных эпох мировой истории - освобождение Израиля из египетского рабства, апостольский век и эпоха Реформации - этот вопрос был одним из главных; **и в наше время он снова станет главным вопросом в великом конфликте, который должен стать кульминацией всех вопросов во все века**.

ВОПРОС: Как же люди становятся праведными - оправданными, спасенными от греха - согласно пути папства?

3. **Покаянием**.

ВОПРОС: Какое доказательство этого?

4. Вот оно: "*Покаяние, посредством которого прощаются грехи, совершенные после крещения*". "*Таинство покаяния, в котором кающемуся даруется прощение грехов*" (Католическая вера, стр. 80, 366).

5. В первой фразе говорится, что покаяние - это средство, с помощью которого прощаются грехи, совершенные нами "после крещения".

ВОПРОС: Что надо знать в связи с этой формулировкой?

6. Важно знать, (1) когда, согласно этой системе, должно совершаться крещение, а (2) также знать, сколько грехов может быть совершено до крещения?.

7. Вот авторитетное католическое заявление по этому вопросу: "*Из сказанного вы можете судить, насколько предосудительно поведение родителей-католиков, которые пренебрегают крещением своих детей при первой же возможности, рискуя тем самым своими собственными душами, а также душами своих невинных отпрысков*" (Вера наших отцов, с. 313).

8. Итак, поскольку крещение должно быть совершено над ребенком как можно раньше, то буквально невозможно, чтобы такой человек когда-либо совершал какие-либо грехи, кроме как после крещения. А поскольку покаяние является средством получения прощения грехов, совершенных после крещения, то из этого следует, что, согласно папству, **покаяние является способом прощения всех грехов, способом оправдания, спасения**. Невозможно избежать этого вывода из этих предпосылок. И действительно, папство не желает избегать этого вывода, ибо это ее конкретная доктрина.

ВОПРОС: **Если покаяние является средством оправдания, способом спасения от греха, то что же такое покаяние в понимании папства?**

9. Вот авторитетный ответ: "*В случае с теми, кто впал в смертный грех после крещения, когда вина за этот грех и вечное наказание за него прощены,* ***все еще очень часто остается долг временного наказания, который должен быть выплачен грешником****. Этот долг остается не из-за несовершенства силы отпущения грехов в таинстве покаяния, не из-за недостаточной действенности искупления Иисуса Христа, но потому, что по воле Божьей наказание за прошлые грехи помогает нам компенсировать несовершенство нашего покаяния и служит исправлением*" (Католическая вера, с. 191).

ВОПРОС: Теперь, когда вина за грех и вечное наказание за него прощены и отменены, но грешник еще не спасен, пока не заплатит долг временного наказания, тогда от чего зависит его спасение и кто его спаситель?

10. **Таким образом, покаяние, наказание - это папский путь спасения**.

11. Но и это еще не все - Сам Господь несет за это ответственность, так что это буквально представлено как Божественный путь спасения и Божественное средство оправдания. Ибо ясно сказано, что этот долг наказания, который должен быть оплачен безвинным грешником, остается "потому что по воле Божьей наказание за прошлые грехи помогает нам компенсировать [оплатить] несовершенство нашего покаяния и служит исправлением".

12. **Поскольку Господь прощает как вину, так и вечное наказание за грех, но по Своей воле установил, что грешник все равно должен заплатить долг наказания, чтобы быть оправданным и спасенным, то несомненно, что согласно папской системе, Бог сделал наказание, которое есть покаяние, средством оправдания и путем спасения**.

13. И действительно, этот же авторитет утверждает далее следующее: "*Из этого мы видим, что ... Он не освободил нас от необходимости делать с помощью Его благодати все, что мы можем,* ***чтобы наказать себя за преступления и оскорбления, которые мы принесли Богу. Здравый смысл подсказывает нам, что это правильно и справедливо***" (Там же, с. 192)

14. Каждый, кто задумается над этим вопросом, может достаточно легко увидеть, что вместо того, чтобы быть здравым смыслом, это полное отсутствие здравого смысла в каждом элементе, который говорит человеку, что это правильно или справедливо, что он должен наказывать себя, чтобы спасти себя от самого себя.

15. И так существенно наказание-карание является папским способом спасения, что даже умирающий разбойник, которого Сам Господь Иисус помиловал на кресте, вынужден совершать покаяние. Вот слова католицизма: "Помилование, дарованное кающемуся разбойнику в спасительных словах: "*Аминь, говорю тебе, ныне же будешь со Мною в раю" (Луки 23:43), не может быть воспринято как доказательство того, что мы освобождены Богом от совершения дел покаяния. Это была чудесная и особая благодать, дарованная при чрезвычайных обстоятельствах, а именно, когда кровь искупления действительно проливалась на кресте; более того, умирающий разбойник, помимо свидетельства о Божественности Иисуса Христа, признал свою вину* ***и в духе покаяния перенес муки распятия и жестокое отсечение конечностей, как наказание, справедливо причитающееся за его грехи***" (Там же, с. 193).

16. Вся эта доктрина о том, что люди должны наказывать себя, чтобы спастись, проистекает из совершенно ложной, даже языческой идеи, что Бог суров, строг, запрещает и требует, вместо того чтобы быть нежным, любящим, побеждающим и милосердным. **Оно рассматривает Его как настолько несдержанного и сурового, что Он должен быть "тронут" поступками людей, которые приводят Его в хорошее настроение, и наказаниями, которые делают их такими жалкими объектами, что в конце концов Папа или кто-то другой может убедить Его уступить и "спасти" их**. И вот эта мысль авторитетно выражена: "*Мы постоянно нуждаемся в действительной благодати для совершения добрых дел, как до, так и после оправдания...* ***Однако добрые дела, совершенные с помощью благодати до оправдания, не являются, строго говоря, заслугами, но служат для того, чтобы сгладить путь к оправданию, чтобы подвигнуть Бога***" (Там же, с. 76, 77). (оцените эти перлы).

17. Таким образом, по их собственному свидетельству, бог папства имеет такой нрав и характер, что людям, злым людям, **необходимо совершать "добрые дела", чтобы подвигнуть Его**; **а затем, после того как они подвигнут Его, им все равно необходимо заплатить "долг временного наказания", чтобы побудить Его дать им оправдание, которое они с таким трудом заслужили**. **Неудивительно, что для такого бога инквизиция является приятной данью**.

**2. Искаженная вера для папства**

1. Католическая церковь похваляется тем, что она ничего не знает об искаженной вере. Но это то самое учение о вере и об оправдании верой, которое породило Реформацию и сформировало подлинный, исконный протестантизм.

2. И вот об этой вере, и о Реформации, которая была порождена ею, Католическая Церковь говорит так: "***Как в революциях лидеры пытаются привлечь народ на свою сторону приманкой обещанной независимости, так и во времена так называемой Реформации, которая была революцией против церковной власти и порядка в религии****, кажется, что* ***целью реформаторов было обмануть народ под предлогом сделать его независимым от священников****, в руки которых наш Спаситель передал совершение семи таинств, помилование и благодать. Поэтому они начали с того, что отбросили пять из этих таинств. Затем они свели, как видно, к вопросу формы два таинства, которые они исповедовали, чтобы сохранить, а именно, Святое Крещение и Святую Евхаристию.* ***Чтобы компенсировать этот отказ и дать возможность каждому человеку самому назначать себе и самому получать прощение грехов и Божественную благодать, независимо от священников и таинств, они изобрели исключительное средство****, никогда ранее не известное в Церкви Божьей и до сих пор отвергаемое всеми восточными церквами и римо-католиками во всем мире... Они сформулировали новый догмат "Оправдание одной верой", или "только верой". Лютер изобрел, как мы уже говорили, эту доктрину и первым придал слову "вера" такое значение... И только с того времени начал существовать человек, который видел в слове "вера", столь часто встречающемся в Священном Писании, то, чего никогда не видели отцы, богословы, святые и вся Церковь Божья*" ("Католическая вера", с. 365, 366, 374).

3. Этих выдержек достаточно, чтобы показать, и они достаточно ясно заявляют, что **Католическая Церковь действительно ничего не знает о вере, которая от Бога, и которая, поскольку она от Бога, несет в себе достаточную силу и заслугу, чтобы оправдать и спасти грешника, который позволит ей произвести в нем праведность Божью**.

ВОПРОС: Какое же значение Католическая Церковь придает слову "вера"?

4. Вот оно: "***Эти тексты, все из которых относятся к спасающей вере, доказывают без сомнения, что не упование на Христа необходимо для личного спасения, а вера в Символ веры, ... является верой, способствующей оправданию***" (Там же, с. 370). (В эти папские игры сегодня заигралась и АСД, когда вера стала концентрироватся на учении, и вера в учении стала определяющей твое членство, взаимоотношения с Богом и и твою принадлежность к Церкви).

ВОПРОС: Но кто создал Символ веры?

5. Люди, и только люди. **Константин был главным средством в создании первоначального католического вероучения, Никейского Символа веры**.

6. Люди - единственные авторы вероучения, а "вера" – это для них "вера в вероучение", из чего сразу же следует, что эта вера - исключительно их собственная, их собственного производства, а вовсе не дар Божий, и поэтому она вовсе не является истинной верой. **Ибо истинная вера, вера, которая действительно спасает, "не от вас самих, это дар Божий".** А поскольку только люди создали католический символ веры, и поскольку католическая вера - это только "вера в символы веры", то можно с уверенностью сказать, что **католическая вера - это подделка, которую она хочет выдать за истинную веру, причем силой**.

7. Однако недостаточно сказать, что это простое человеческое изобретение; оно исходит из более низкого и глубинного уровня. Проследим исконную суть: "***Под верой подразумевается не доверие к Христу для личного спасения, но, очевидно, твердая вера в то, что Иисус - Мессия, Христос, Сын Божий, что то, что говорится о Нем в Евангелии, - правда, и что то, чему Он учил, - правда***" (там же, с. 369).

8. В Писании есть несколько примеров католической "веры". И теперь, когда мы читаем эти примеры и имеем прямое слово Божье о том, кем были те, кто придерживался этой "веры", мы можем без труда понять истинную природу и происхождение католической веры, "веры в вероучение".

9. Вот одно из них: "*Был в синагоге человек, имевший нечистого духа бесовского, и он закричал громким голосом: оставь; что Тебе до нас, Иисус Назарянин? Ты пришел погубить нас; знаю Тебя, кто Ты, Святый Божий. Иисус запретил ему, сказав: замолчи и выйди из него. И бес, повергнув его посреди [синагоги], вышел из него, нимало не повредив ему*" (Луки 4:33-35).

10. А вот еще одно: "*И духи нечистые, когда видели Его, падали пред Ним и кричали: Ты Сын Божий. Но Он строго запрещал им, чтобы не делали Его известным*" (Марка 3:11, 12).

11. А вот еще одно: "*И когда Он прибыл на другой берег в страну Гергесинскую, Его встретили два бесноватые, вышедшие из гробов, весьма свирепые, так что никто не смел проходить тем путем. И вот, они закричали: что Тебе до нас, Иисус, Сын Божий? пришел Ты сюда прежде времени мучить нас*" (Матфея 8:28, 29).

12. И еще одно: "*Даже некоторые из скитающихся Иудейских заклинателей стали употреблять над имеющими злых духов имя Господа Иисуса, говоря: заклинаем вас Иисусом, Которого Павел проповедует. Это делали какие-то семь сынов Иудейского первосвященника Скевы. Но злой дух сказал в ответ: Иисуса знаю, и Павел мне известен, а вы кто?*" (Деяния 19:13-15).

13. В этих примерах присутствует каждый элемент "веры", определенной выше католической церкви и изложенной ими как "спасающая вера". Каждый из этих бесов в приведенных местах Библии проявил "очевидную твердую веру" и фактически провозгласил ее, "*что Иисус есть Мессия, Христос, Сын Божий*"! И тот легион из них, который нашел приют у свиней и свел с ума целых две тысячи из них, также проявил "*очевидную твердую веру в то, что все, что говорится о Христе в Евангелии, истинно*".

14. Ибо с самого начала Евангелия в этом мире о Нем говорилось, что Он должен поразить дьявола в голову; и действительно, о Нем говорилось, что Он должен уничтожить дьявола**. А то, что этот легион дьяволов "явно твердо верил", что это правда, ясно видно из их испуганного вопроса**: "*Ты пришел сюда, чтобы мучить нас прежде времени?*". Они твердо верили, что время мучений наступит, как было сказано; и теперь они боялись, что это постигнет их "прежде времени".

15. Эти примеры не только содержат все элементы того, что авторитетно определено и изложено как католическая "спасающая вера", **показывая, что это всего лишь вера бесов, и Писание ясно подтверждает, что это именно такая вера**. Вот слова: "*Ты веруешь, что един Бог; хорошо делаешь; и бесы веруют и трепещут*" (Иакова 2:19). **Вот прямое слово Господа, что эта "вера", которая гордо выставляется как католическая вера, - это просто вера, которую имеют бесы. И она не спасает их.** **Она не имеет силы изменить их жизнь**. Они по-прежнему остаются бесами. **И, более того, Иисус запретил им проповедовать эту "веру"**.

16. Это именно "вера в вероучение". Она от них самих, а не от Бога. И будучи только от себя, она бессильна принести им какую-либо добродетель, чтобы изменить жизнь; она бессильна сотворить в них какое-либо добро. **Будучи неспособной к действию, эта вера мертва**. **И те, кто ее придерживается, понимая, что она безжизненна и ничего не может для них сделать, обязаны придать ей видимость жизни, совершая для нее великие дела в умножении мертвых дел**. Ибо дела, которые не от веры, которые не совершаются самой верой, - это мертвые дела. Они хуже, чем бесполезны, ибо "все, что не от веры, есть грех".

17. **Любая вера, которая сама по себе не способна производить, не творит дела Божьи в том, кто ее исповедует, - это мертвая вера**. Это "вера в вероучение". Это "вера" бесов. Это "вера" папства. И когда такая "вера" выдается за христианство, она является тайной беззакония, где бы она ни находилась. И поэтому Писание, сразу после описания этой "веры" бесов, восклицает: "*Но хочешь ли знать, неосновательный человек, что вера без дел мертва?*" (Иак. 2:20). А затем приводит в пример Авраама и взывает ко всем: "*Видишь ли, что вера содействовала делам его, и делами вера достигла совершенства?*" (Иакова 2:22). **Таким образом, дела, которыми вера стала совершенной, были совершены самой верой**. Когда вера жива, дела веры проявляются так же безусловно, как когда дерево живо, плоды появляются в свое время.

**18. Единственное, что будет принято на Суде, - это дела. Единственные дела, которые будут приняты на Суде, - это дела праведности**. И единственная праведность, которая будет принята или одобрена каким-либо образом на Суде, - это праведность Божья. И эта праведность является свободным даром для людей и совершается в человеке только по вере - "*даже праведность Божия, которая от веры Иисуса Христа для всех и на всех верующих, ибо нет различия*".

19. Правда, "Церковь" говорит, что "эта вера", "вера в вероучение", эта вера бесов, "ведет к упованию на Христа и ко всем другим добродетелям". Но примечательно, что она не сделала этого для самих бесов. И столь же примечательно и столь же очевидно, что "эта вера" за все эти сотни лет не привела Католическую Церковь ни к упованию на Христа, ни к каким-либо другим добродетелям.

20. Рим приводит иллюстрацию, чтобы показать разницу между верой Христа и "верой в вероучение", и вот она: "*Чтобы показать несправедливость принятия слова "вера", встречающегося в Священном Писании, в этом новом протестантском смысле упования на Христа для помилования, исключая любые другие предпочтения или средства, а не в католическом смысле веры в открытые истины, ... позвольте мне использовать следующую иллюстрацию: Предположим, человек, страдающий тяжелой болезнью, посылает за известным врачом. Врач приходит, выписывает рецепт и, чтобы внушить пациенту больше доверия, говорит ему: "Только верь в меня, и ты вылечишься". Можем ли мы предположить, что несчастный страдалец, уходя от врача, скажет: "Я не буду принимать лекарств, потому что врач сказал: "Только верь, и ты вылечишься"?" Такой образ рассуждений и действий, кажется, невозможно принять в отношении исцеления тела, но в отношении исцеления души тысячи людей впадают в эту печальную ошибку*" (Католическая вера, стр. 374, 375).

21. Теперь нет ни малейшего сомнения в том, что это утверждение прекрасно иллюстрирует разницу между верой Христа и католической верой, ибо оно полностью исходит из того, что в слове Божьем не больше силы или добродетели, чем в слове человека; что слово Христа, небесного Врача, имеет не больше силы исцелять, чем слово земного врача. **И в этом, действительно, заключается разница между истинной верой, верой Божьей, и католической верой, "верой в вероучения"**.

**22. Истинная вера находит в слове Божьем, слове небесного Врача, живую созидательную силу Божью для исполнения всего того, о чем говорит это слово**. Когда сотник попросил Иисуса исцелить его больного слугу, Иисус сказал: "*Я приду и исцелю его*". Но сотник сказал: "*Скажи только слово, и исцелится слуга мой*". И Иисус Сам решил, что это "вера", и даже "такая великая вера", какой Он не нашел в Израиле, и сказал сотнику: "*Иди, иди; и как ты веровал, так и будет тебе". И исцелился раб его в тот же ча*с". (Матфея 8:5-13).

23. Один вельможа также пришел к Иисусу, умоляя Его: "*приди, пока не умер сын мой. Иисус говорит ему: пойди, сын твой здоров. Он поверил слову, которое сказал ему Иисус, и пошел*". Когда же человек приблизился к дому своему, "*На дороге встретили его слуги его и сказали: сын твой здоров. Он спросил у них: в котором часу стало ему легче? Ему сказали: вчера в седьмом часу горячка оставила его. Из этого отец узнал, что это был тот час, в который Иисус сказал ему: сын твой здоров, и уверовал сам и весь дом его*". (Иоанна 4:46-53).

**24. Это вера, подлинная вера. Она находит в самом Слове Божьем всю достаточность для совершения всего, что это Слово выражает**. И снова и снова, фактически во всех случаях, записанных в Новом Завете, **это была вера в произнесенное слово** и, таким образом, получение силы этого слова для совершения того, что было произнесено - именно эта вера исцеляла больных, восстанавливала парализованных, заставляла немых говорить, и прощала грешников. Это вера Богу. Это и есть вера.

25. Но когда слово Божье считается таким же бессильным, как слово человека; когда слово Иисуса Христа считается таким же лишенным целительной силы, как и слово простого человеческого врача; Когда слово живого Бога низводится до уровня слова людей, и во всех намерениях и целях принимается как слово людей, а **слова самих людей, сформулированные в вероучении, действительно ставятся на место слова Божьего**; **тогда такая вера - это вера только в себя, и она так же бессильна и так же пуста в спасительной добродетели, как и сами люди**. Это снова и снова одна и та же история, когда люди пытаются спасти себя сами от себя. И эта "вера", которая полностью исходит от самих людей, которая стоит только на словах и мудрости людей, эта "вера в вероучения", которая идентична "вере" бесов - это, по ее собственному хвастовству и по ее собственной иллюстрации, вера Католической Церкви.

**3. Ветхий Синайский завет**

1. Есть еще одно ее заявление, которое настолько ясно показывает сущность "веры", которой придерживается, и спасения, которое предлагает католическая церковь, что его стоит процитировать. Вот оно: "*Кажется, мы слышим, как Иисус, наш небесный Врач, говорит: Я умер за всех и тем самым приготовил в Своей крови лекарство для всех. Если вы хотите, чтобы заслуги Моих страданий (страстей) и смерти были применены к вам, чтобы освободить ваши души от греха, вы должны... верить, что Я есть то, чем Я Себя объявляю, и верить в то, чему Я учу. Делайте также то, что Я сказал вам делать, и тогда заслуги Моих страданий (страстей) и смерти будут применены к вам, и вы будете оправданы*".

**2. По сути, это Ветхий завет, и даже в терминах**. Он идентичен завету "*от горы Синайской, который ведет в рабство*" (Галатам 4:24).

3. **Вот условия Ветхого завета, завета с Синая**. "*вы видели, что Я сделал Египтянам, и как Я носил вас [как бы] на орлиных крыльях, и принес вас к Себе; итак, если вы будете слушаться гласа Моего и соблюдать завет Мой, то будете Моим уделом из всех народов, ибо Моя вся земля, а вы будете у Меня царством священников и народом святым; вот слова, которые ты скажешь сынам Израилевым*". "*И весь народ отвечал единогласно, говоря: всё, что сказал Господь, исполним [и будем послушны]. И донес Моисей слова народа Господу*" (Исход 19:4-6, 8).

**4. Их согласие послушаться Его голоса, действительно было согласием соблюдать десять заповедей. Ибо когда Его голос прозвучал с Синая, были произнесены только десять заповедей**. И о них написано: "*бойся Бога и заповеди Его соблюдай, потому что в этом все для человека*" (Екклесиаст 12:13).

5. Так что по существу этот завет с Синая, тоже самое, как и это католическое заявление, которое говорит: "*Я сделал для вас это великое дело*". Теперь, если вы хотите получить пользу от этого, верьте в то, чему Я учу, делайте также то, что Я сказал вам делать, и тогда вы получите это и будете оправданы. И все люди сказали, что они сделают это, и это было сказано ими в надежде, быть оправданными. **Эти два утверждения идентичны, как по сути так и по учению**. **Мысль обоих заключается в том, что человек должен творить праведность, чтобы быть праведным, вместо того, чтобы сначала быть праведным, чтобы творить праведность**.

6. Однако не стоит говорить, что раз Господь сделал заявление на Синае, то заявление из Рима является истиной. У Господа была цель в этом завете с Синая, даже если этот завет тогда и "привел к рабству". Этот завет с Синая соответствует Агари в семье Авраама. Дети этого завета, люди, вступившие в него, соответствуют Измаилу, ребенку Агари. Так как Агарь была рабыней, то и ребенок, родившийся от нее, был ребенком рабства. Так как Агарь представляет завет с Синая, а ее ребенок был ребенком рабства, то завет с Синая привел к рабству, и дети этого завета были детьми рабства.

7. Более того, Измаил был "рожден по плоти". И как Измаил представляет детей завета по плоти, так и они были "по плоти" и знали только рождение плоти. Зная только плотское рождение и думая только о плотских вещах, они считали себя способными исполнить всю праведность Божью. Господь прекрасно знал, что они не могут этого сделать; но они не знали этого и не хотели верить, что не могут этого сделать. **Чтобы убедить их в том, что они не могут этого сделать, и дать им возможность увидеть это так ясно, чтобы они сами признали свою неспособность сделать это, Господь дал им полную и справедливую возможность попробовать**.

**8. В течение сорока дней они полностью продемонстрировали свою полную неспособность сделать то, что Господь сказал им, и то, что они свободно обещали сделать**. Они оказались в еще более глубоком рабстве, чем когда-либо. Тогда они захотели, чтобы Господь избавил их от рабства греха к свободе праведности Своей собственной силой, через Свое собственное слово, по Своему собственному обетованию, как Он избавил их отца Авраама. Одним словом, они были готовы достичь праведности, оправдаться верой, вместо того, чтобы пытаться получить ее делами. **Они были готовы быть детьми обетования, а не детьми плоти**.

9. Обнаружив на этом опыте, что "*плотские помышления суть вражда против Бога; ибо закону Божию не покоряются, да и не могут*", они были готовы родиться свыше от Духа Божия, вместо того чтобы дольше доверять путям рождения плоти. **Обнаружив, что по этому старому и временному завету они погибли, они были готовы спастись по новому и вечному завету**,

ВОПРОС: В чем заключался Новый завет?

10. "*вложу законы Мои в мысли их, и напишу их на сердцах их; и буду их Богом, а они будут Моим народом. И не будет учить каждый ближнего своего и каждый брата своего, говоря: познай Господа; потому что все, от малого до большого, будут знать Меня, потому что Я буду милостив к неправдам их, и грехов их и беззаконий их не воспомяну более*" (Евр. 8:10-12).

11. В этом завете нет никаких "если". Он зависит не от того, что мы будем делать, а от того, что Бог пойдет и сделает: "*правда Божия через веру в Иисуса Христа во всех и на всех верующих, ибо нет различия, потому что все согрешили и лишены славы Божией*" (Рим. 3:22, 23).

12. Таков был завет, заключенный на Синае, такова была его природа и цель. И то, что запись этого завета, с характером и опытом тех, кто вызвал его заключение и кто вступил в него, была необходима для будущих веков, **демонстрируется повторением его в католической системе "веры"**. **Тот завет был ошибочным, так как основывался на обещании народа повиноваться Божьему закону без веры в Иисуса Христа**; но это его повторение в католической церкви бесконечно ошибочно и совсем плохо, по сравнению с первоначальным примером.

13. Ибо там, хотя их собственная греховность и самоправедность привели к его созданию, тем не менее, через печальный опыт этого Бог отвлек их от самих себя к познанию Христа. **В то время как папство берет само откровение Евангелия Христа и превращает его в Ветхий Завет, и через это извращение уводит людей от Христа к возвышению себя**. **Оно ставит Старый завет на место Нового. Оно ставит дела на место веры. Он ставит рабство вместо свободы. Он ставит церемонии на место Христа. И это ставит человека на место Бога**.

14. Это папство, и это ее доктрина "веры". И как Бог сказал об Агари и Измаиле в семье Авраама, и о завете с Синая и его детях в семье Израиля, так Он говорит об этом же нечестии, как это было бы в семье христианства: "*Изгоните рабыню и сына ее; ибо сын рабыни не будет наследником вместе с сыном свободной женщины*" (Галатам 4:30).

**15. Никогда не было более верного описания папства, чем то, что это "метод забвения Бога, который должен пройти как метод воспоминания о Нем"**