## Тема: Широта и глубина второй заповеди

1. Первая заповедь проходит через весь Декалог. Она является основой всех остальных заповедей, и все остальные заповеди являются лишь ее следствием. Она учит любви к Богу всем своим существом; а «любовь есть исполнение закона» (Рим. 13:10). Соблюдать Божьи заповеди – значит любить Бога (1-е Иоанна 5:3). Кто соблюдает весь закон, но преступает в одном заповеди, виновен во всем (Иакова 2:10).

2. И наоборот, тот, кто действительно соблюдает каждую из заповедей, соблюдает все, ибо закон это единое целое; **это не десять отдельных пунктов, а одно слово, данное одним Богом**. Если бы человек соблюдал девять частей закона, или девяносто девять и девяносто девять сотых процента закона, и при этом преступил одну сотую часть, то он показал бы, что его кажущееся послушание на самом деле не является послушанием, а лишь поклонением собственной воле. Пренебрежение одной заповедью покажет, что он не уважает авторитет Законодателя, а просто угождает себе, причем как в своем кажущемся послушании, так и в своем непослушании.

3. Вторая заповедь гласит: «*Не делай себе кумира и никакого изображения того, что на небе вверху, и что на земле внизу, и что в воде ниже земли; не поклоняйся им и не служи им, ибо Я Господь, Бог твой, Бог ревнитель, наказывающий детей за вину отцов до третьего и четвертого [рода], ненавидящих Меня, и творящий милость до тысячи родов любящим Меня и соблюдающим заповеди Мои*» (Исх. 20:2-6).

4. Посмотрим на 9 важных фактов об этой заповеди.

**1. Извращение заповеди**

1. Суть заповеди заключается в словах: «*не поклоняйся им и не служи им*», «Не преклоняйтесь перед ними и не служите им» (*пер. с анг.*).

2. Ничто не должно быть сделано с мыслью «поклониться этому».

3. В римско-католической Библии вместо слов «не преклоняйтесь перед ними» написано «не поклоняйся им» (*ред. также переведено и в синодальном переводе*), и **тогда людей учат, что нет греха в том, чтобы склониться перед изображением**.

4. Нам говорят, что они не поклоняются этим изображениям и не преклоняются перед ними, но они используют их как напоминание о Боге или святых, которых они почитают.

5. Но заповедь гласит буквально, на иврите, «Не делай им поклонения», не кланяться и не признавать изображения достойными почитания.

6. Она также запрещает делать какие-либо изображения, напоминающие о Боге; ведь любая подобная вещь обязательно должна быть бесконечно ниже как Бога, так и человека, а значит, она приводит к унижению в первую очередь поклоняющегося.

**2. Превращение правды в ложь**

1. Эта заповедь естественным образом вытекает из первой. Та запрещает иметь какого-либо Бога, кроме одного; эта запрещает пытаться представлять Его каким бы то ни было образом. Мы должны поклоняться Ему лично, а не каким-то Его заменителям, и не пытаться поклоняться Ему через что-то другое.

2. В четвертой главе Второзакония нам объясняется, почему это так: «*И говорил Господь к вам из среды огня; глас слов [Его] вы слышали, но образа не видели, а только глас; … Твердо держите в душах ваших, что вы не видели никакого образа в тот день, когда говорил к вам Господь на Хориве из среды огня, дабы вы не развратились и не сделали себе изваяний, изображений какого-либо кумира, представляющих мужчину или женщину, изображения какого-либо скота, который на земле, изображения какой-либо птицы крылатой, которая летает под небесами, изображения какого-либо [гада], ползающего по земле, изображения какой-либо рыбы, которая в водах ниже земли; и дабы ты, взглянув на небо и увидев солнце, луну и звезды [и] все воинство небесное, не прельстился и не поклонился им и не служил им, так как Господь, Бог твой, уделил их всем народам под всем небом*» (Втор. 4:12, 15-19).

- «*Бога не видел никто никогда; Единородный Сын, сущий в недре Отчем, Он явил*» (Ин. 1:18).

3. Поэтому **никто не может создать Его образ**. Мы читаем, что за пределами Святого города, среди погибших, находится «*всякий любящий и делающий неправду*» (Откр. 22:15). И кто делает какое-либо изображение, чтобы представить Бога, делает неправду, потому что это искажение Бога. Создающий изображение и поклоняющийся изображению имеют «*обман в правой руке своей*» (см. Ис. 44:9-20).

4. В первой главе Послания к Римлянам мы читаем о язычниках, что они превратили истину Божью в ложь. Истина изложена в стихах 16-20. Она заключается в том, что невидимые вещи Бога, а именно Его вечная сила и Божественность, видны во всем, что Он сотворил. Но **ни одна из этих вещей не является подобием Бога**. **Истина превратилась в ложь, когда люди предположили, что вещи, которые открывают Бога, - это Сам Бог или Его изображение**.

5. Существует огромная разница между пантеизмом[[1]](#footnote-1) и вездесущностью Бога, но язычники этого не замечали.

- «*Но как они, познав Бога, не прославили Его, как Бога, и не возблагодарили, но осуетились в умствованиях своих, и омрачилось несмысленное их сердце; называя себя мудрыми, обезумели, и славу нетленного Бога изменили в образ, подобный тленному человеку, и птицам, и четвероногим, и пресмыкающимся*» (Рим. 1:21-23).

6. Здесь мы видим, как необходима эта заповедь сегодня, и в Африке, и в Китае, и в любой другой стране, и что **она так же реально нарушается в так называемых христианских странах, как и в откровенно языческих странах**. Бог смотрит на сердце и понимает мысли издалека, и **то, что человек намеревается сделать, Господом считается уже как само действие**.

**7. Но и то, что человек не имеет определенного намерения сделать и не сознает, что сделает, считается уже совершенным**, потому что, то, что он держит в уме, естественно ведет к этому. **Если в нас есть дух, который приведет к открытому греху, то это уже будет грех**, ибо «*Помысл глупости – грех*» (Притчи 24:9).

**3. Воображение и создание образов**

1. Обратите внимание, что прежде чем язычники превратили истину о Боге в ложь, создавая образы для Его изображения, они «осуетились в умствованиях своих», полагая, что они мудры.

2. Работа Духа Божьего заключается в том, чтобы разрушить воображение, и всякое высокомерие, возвышающееся против познания Божьего, и привести всякое помышление в плен к послушанию Христа (см. 2 Коринфянам 10:4-5).

3. Итак, **всякий, имеющий суетные мысли, - воображения своего сердца, кто уповает на мудрость свою, которая глупость в очах Божьих, по сути, является идолопоклонником**. Как мало кто задумывался о связи между изображением и воображением. Прежде чем человек сделает расплавленное изваяние или нарисованное изображение, он представляет себе его форму в своем воображении. Зло заключается не только в самом изображении, но и в человеческом воображении: «*Мы знаем, что идол в мире ничто*» (1 Кор. 8:4).

4. И причина, по которой оно ничто, заключается в том, что оно является продуктом пустой мысли. Поэтому «делающие их подобны им», ибо кто ничего не думает, тот ничего и не делает; и **всякая мысль, которая не от Бога, является суетной мыслью.** Вот почему те, кто считает себя мудрыми, становятся глупцами. Они не могли бы считать себя мудрыми, если бы обладали истинным знанием о Боге.

**5. Когда люди теряют знание о Боге, они на самом деле ничего не знают**. Поэтому разница между теми, кто создает образы и поклоняется им, **и теми, кто доверяет воображению своего сердца**, - лишь внешняя форма и обстоятельства.

6. Истина заключается в том, что Божья сила проявляются в каждой сотворенной вещи. Ложь заключается в том, что каждое творение - это бог. Люди полагают, что сила, действующая на материю, присуща ей самой. **Отсюда естественно сделать вывод, что сила, проявляющаяся в человеке, присуща ему самому, а значит, он сам является богом**.

7. Это не только не возвышает, но и унижает человека, о чем свидетельствуют факты, изложенные в первой главе Послания к Римлянам. Люди становятся похожими на то, чему поклоняются, и когда они поклоняются и служат твари, а не Творцу, они неизбежно опускаются до ее уровня и даже ниже самого низшего существа.

**4. Видеть невидимое - единственное средство защиты**

1. Разве не ясно, что эта заповедь запрещает всякую суетную мысль? Что она обеспечивает совершенный разум и совершенное сердце?

2. Ее послание идентично тому, что будет дано в последние дни в качестве подготовки к откровению силы и славы Божьей на облаках небесных во время второго пришествия Христа. Это послание таково:

- «*Вот Бог ваш*!» (Ис. 40:9).

- «*И увидел я другого Ангела, летящего по средине неба, который имел вечное Евангелие, чтобы благовествовать живущим на земле и всякому племени и колену, и языку и народу; и говорил он громким голосом: убойтесь Бога и воздайте Ему славу, ибо наступил час суда Его, и поклонитесь Сотворившему небо и землю, и море и источники вод*» (Откр. 14:6, 7).

3. Эта заповедь учит нас созерцать Бога во всех Его проявлениях. И тот, кто так поступает, никогда не будет настолько глуп, чтобы попытаться создать Его образ.

4. Но кто-то скажет: «Мы не можем видеть Его». Тем не менее, мы должны видеть Его, даже если Он невидим. Ибо невидимые вещи славы Божьей ясно видны в вещах, которые Он сотворил.

5. **Именно потому, что люди не могли видеть Бога, они создали образы, чтобы изобразить Его, и каждый, кто не видит Бога в Его делах, имеет в себе существенные элементы нарушения второй заповеди**.

- «*Блаженны чистые сердцем, ибо они Бога узрят*» (Матф. 5:8).

Не только в будущем, но и сейчас.

- «*Небеса проповедуют славу Божию, и о делах рук Его вещает твердь*» (Пс. 18:2).

6. Отпечатки Божьих пальцев есть на всем, что Он создал. Повсюду мы видим следы Его руки. Мы видим не просто места, где Он работал, но видим Его активную работу. Можно сказать вместе с Иовом: «*Но вот, я иду вперед - и нет Его, назад - и не нахожу Его; делает ли Он что на левой стороне, я не вижу; скрывается ли на правой, не усматриваю*» (Иов 23:8, 9).

7. Бог говорит: «*Не наполняю ли Я небо и землю?*» (Иер. 23:24).

8. И единственное дело нашей жизни - наблюдать Его силу, работу Его Слова и знакомиться с Ним. Это единственная защита от нарушения второй заповеди.

9. Кто знакомится с Богом, тот теряется в удивлении и обожании Бога, и ему не приходит в голову сделать что-то, что могло бы Его изобразить, ибо он видит, что Он - бесконечный Бог, с бесконечным разнообразием проявления Его славы. Он узнает, что Бог - это все, а он сам - ничто.

10. Вглядываясь в Божье откровение, он видит, как бы разрастающегося Бога перед своими глазами, и чем больше он видит Его, тем полнее осознает, что ему предстоит увидеть еще бесконечно много.

11. А поскольку человек должен обязательно увидеть всю вещь целиком, прежде чем сможет создать ее образ, очевидно, что никто из тех, кто видит Бога, явленного в Его делах, не может быть настолько глуп, чтобы думать о создании Его образа.

12. Таким образом, в этой заповеди мы видим то, что сказано обо всем Законе: «*Закон Господа совершен, укрепляет душу; откровение Господа верно, умудряет простых. Повеления Господа праведны, веселят сердце; заповедь Господа светла, просвещает очи*» (Пс. 18:8, 9).

13. **Божьи слова «ты должен» или «ты не должен» - это не произвольный указ, который Он издает, оставляя всю ответственность за исполнение на нас, а заявление о том, что будет результатом, если мы позволим Ему поступить с нами по Его воле**.

14. **Он поручил Себе наше спасение**, и как Он во Христе примирил с Собой мир, не вменяя ему преступлений, так и **Он Сам становится ответственным за послушание каждого, кто видит и признает Его**: «*Во всех путях твоих познавай Его, и Он направит стези твои*» (Пр. 3:6).

**5. Посещение беззакония**

1. Мы изучили ту часть заповеди, которая содержит прямое предписание, и должны уделить немного внимания последней ее части: «… *Я Господь, Бог твой, Бог ревнитель, наказывающий детей за вину отцов до третьего и четвертого [рода], ненавидящих Меня, и творящий милость до тысячи родов любящим Меня и соблюдающим заповеди Мои*» (Исх. 20:5, 6). В переводе Короля Якова (KJV) звучит самым точным образом, так: «*посещающий беззаконие отцов на детях*».

2. Сколько людей по невежеству провозглашали несправедливость этого и гневались на Бога за то, что Он наказывает детей за беззакония отцов. Но Бог не делает этого, и в Его заповеди не сказано, что Он это делает. Бог говорит о нечестивом человеке: «*Но если у кого родился сын, который, видя все грехи отца своего, какие он делает, видит и не делает подобного им: на горах жертвенного не ест, к идолам дома Израилева не обращает глаз своих, жены ближнего своего не оскверняет, и человека не притесняет, залога не берет, и насильно не отнимает, хлеб свой дает голодному, и нагого покрывает одеждою, от [обиды] бедному удерживает руку свою, роста и лихвы не берет, исполняет Мои повеления и поступает по заповедям Моим, - то сей не умрет за беззаконие отца своего; он будет жив. А отец его, так как он жестоко притеснял, грабил брата и недоброе делал среди народа своего, вот, он умрет за свое беззаконие.* ***Вы говорите: «почему же сын не несет вины отца своего?» Потому что сын поступает законно и праведно, все уставы Мои соблюдает и исполняет их****; он будет жив.* ***Душа согрешающая, она умрет****;* ***сын не понесет вины отца, и отец не понесет вины сына****, правда праведного при нем и остается, и беззаконие беззаконного при нем и остается*» (Иез. 18:14-20).

**6. Новое рождение - путь к спасению**

1. Бог не наказывает одного человека за грехи другого. Но, что говорит заповедь: «*посещающий беззаконие отцов на детях до третьего и четвертого рода тех, кто ненавидит Меня*» (перевод KJV).

- «*Посему, как одним человеком грех вошел в мир, и грехом смерть, так и смерть перешла во всех человеков, [потому что] в нем все согрешили*» (Рим. 5:12).

2. Был один Человек, который не грешил и не знал греха, и смерть не миновала Его. Он сошел в могилу победителем над ней. Этот Человек был Сыном Божьей любви. Он приходит ко всем, и многим, кто принимает Его, Он дает власть стать сынами Божьими, так что каждый ребенок Адама может стать Сыном Божьей любви, как и Христос.

- «*Ибо, как непослушанием одного человека сделались многие грешными, так и послушанием одного сделаются праведными многие*» (Рим. 5:19).

3. Как небо выше земли, а Божья жизнь и любовь сильнее смерти, **так и рождение свыше освобождает от всех последствий рождения снизу**. Хотя человек рождается от падших родителей, но он может через Святого Духа унаследовать все благодеяния Божьи.

4. По чрезвычайно великим и драгоценным обетованиям Божьим **мы сделались причастниками Божественного естества**, избежав тления, которое есть в мире от похоти.

**7. Божий путь ровный**

1. Итак, мы видим, что Бог не наказывает ни одного человека за грехи другого. Он Сам прямо заявляет, что сын не понесет беззакония отца. Его благодать обеспечивает избавление даже в этой жизни от физических недугов, которые мы унаследовали от нашего первого рождения.

2. Термин «посещающий беззаконие», очевидно, означает наказание за грех, и это наказание за грехи отцов наступает только для тех детей, кто совершает те же самые грехи, что и их отцы. Это очень убедительно.

3. Естественно, возникает вопрос, «Почему только до третьего и четвертого рода тех, кто ненавидит Его»?

4. Ответ содержится в самом утверждении. Это потому, что грех саморазрушителен, и ненавистники Бога в полном смысле этого слова полностью иссякнут через три или четыре поколения.

5. Когда линия разграничения четко проведена между праведными и нечестивыми, когда одни по одну сторону всецело преданы Богу и исполнены Его Духа, а все остальные по другую сторону продали себя сатане и отвергли Господа и Его Дух, тогда Господь придет, чтобы даровать бессмертие одному классу, и уничтожить другой.

6. Но это не будет произвольным действием. В (*ред. периоде великой скорби, закрытой двери благодати*) те, кто относится к первому классу, попадают на небеса, не увидев смерти, не просто потому, что им посчастливилось жить, когда придет Господь, а потому, что в них есть элемент вечной Божьей жизни, и если бы Господь не пришел, они бы продолжали жить бесконечно долго, даже в смертной плоти. Господь, даруя им бессмертие и забирая их на небо, просто дает им привилегию продолжать свою жизнь в бесконечно лучших условиях.

7. С другой стороны, те, кто отверг Господа, отвергли жизнь и выбрали смерть, как Он и говорит: «все ненавидящие меня любят смерть» (Прит. 8:36).

**8. Грех саморазрушителен**

1. Уничтожение нечестивых - это не прекращение их испытательного срока. Когда все нечестивцы всех поколений предстанут перед судом в день Господень, **не погибнет ни один человек, который мог бы спастись, и ни одно возможное будущее поколение не будет прервано**; **ибо нечестивцы настолько полностью отвергли принципы жизни, что у них не может быть последующего поколения**.

2. Если бы Господь отложил суд, нечестивые уничтожили бы себя своими пороками и насилием. Они будут охотиться друг на друга, и каждый станет жертвой своих пороков, пока не останется ни одного.

3. Таким образом, мы видим, что пришествие Господа буквально относится к последнему поколению этой земли. Праведность вечна, а грех - лишь на время. **Не может быть такого, чтобы грех продолжался всю вечность, а значит, не может быть и бессмертного грешника**.

- «*Сделанный грех рождает смерть*» (Иак. 1:15).

4. Грех уничтожая себя, уничтожает и грешника.

- «*И мир проходит, и похоть его, а исполняющий волю Божию пребывает вовек*» (1 Ин. 2:17).

5. Бог не всегда укоряет, не вечно хранит Свой гнев, но Его милость – «от века до века». Тысячи поколений в грядущих веках будут пользоваться Его милостями, которые каждый день будут новыми.

**9. Божья ревность - наше спасение**

1. Бог - от века до века, а человек становится подобным тому, чему поклоняется. Мы: «*же все открытым лицем, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа*» (2 Кор. 3:18).

2. **Бог - ревнитель**, но это ни в коем случае **не означает, что Ему свойственна эгоистическая чувствительность к собственному достоинству**. **Его ревность - это наше спасение**. Апостол Павел сказал: «*Ибо я ревную о вас ревностью Божиею; потому что я обручил вас единому мужу, чтобы представить Христу чистою девою. Но боюсь, чтобы, как змий хитростью своею прельстил Еву, так и ваши умы не повредились, уклонившись от простоты во Христе*» (2 Кор. 11:2, 3).

3. Бог есть, и нет другого. И мы можем быть такими, какими мы являемся в Нем. Поэтому **Он ревнует, когда видит, что люди предаются идолопоклонству, ревнует ради них, потому что видит, как они уходят в ничто**.

- «*Ибо все боги народов — идолы, а Господь небеса сотворил*» (Пс. 95:5).

4. Или буквально все боги народов - «ничто». Когда дело, ради которого Христос вознесся на небеса, будет завершено, Он «наполнит все» (Ефес. 4:10). И тогда во вселенной не останется места для идолов и их поклонников. Они исчезнут, как будто их и не было (Авдий 1:16).

5. Большинство людей, читая эту заповедь, совершают большую ошибку, считая, что ревность ограничивается наказанием за беззаконие. Прочитайте внимательно, и вы увидите, что **Его ревность проявляется не только в наказании беззаконий, но и в проявлении милости к тысячам поколений тех, кто любит Его и соблюдает Его запов**еди.

6. Как глупо неверие и страх унывать перед тем, что служит нам утешением и надеждой! Вместо того чтобы сжиматься и труситься от ужаса при мысли о том, что Бог - Бог ревнитель, мы должны радоваться с великой радостью, ибо это заверяет нас в том, что Всемогущий защитит нас от коварства врага, который обольщает нас, чтобы погубить нас.

7. Поскольку эти слова настолько привычны благодаря частому повторению, что мы часто не задумываемся об их значении, нам необходимо обратить внимание на то, что в этой заповеди говорится о любви и милосердии. Закон есть любовь, и любящие Бога соблюдают Его заповеди.

- «*Ибо это есть любовь к Богу, чтобы мы соблюдали заповеди Его; и заповеди Его не тяжки*» (1 Ин. 5:3).

8. На таких людях видна Его милость, потому что они не отмахиваются от нее. Они обретают Его милость в своем любящем послушании Его заповедям, ибо: «*они вожделеннее золота и даже множества золота чистого, слаще меда и капель сота*» (Пс. 18:11).

9. **Погруженные в созерцании бесконечного величия Бога, Его поклонники впитывают Его до тех пор, пока полностью не погрузятся в Него, и тогда все, кто смотрит на них, видят не их, а Бога, Который есть все и во всем**.

10. Бог ревнует о славе и благополучии Своего народа; Он желает, чтобы их разум был ясен, душа очищена, а жизнь продолжалась всю вечность.

1. Пантеизм — философское учение, объединяющее и иногда отождествляющее божество/бога и мир. [↑](#footnote-ref-1)