## Глава 6. Шестая заповедь

- «*Не убивай*» (Исх. 20:18).

1. Вполне вероятно, что большинство из тех, кто читает эту заповедь, будут склонны сказать: «Этого я придерживался с юности».

2. Число людей, которые со злым умыслом или силой лишают жизни ближних, сравнительно невелико, и поэтому среди большинства людей, несомненно, существует ощущение, что эта заповедь их особо не касается.

3. Они, конечно, признают, что она правильная, но не думают, что когда-либо попадали под ее осуждение; они не сознают того, что у них когда-либо возникало желание убить кого-либо, и поэтому полагают, что в их понимании эта заповедь не имеет к ним никакого отношения.

4. Но мы снова должны напомнить о том, что заповедь очень обширна, и эта не менее обширна, чем предыдущие. Заповедь обращена ко всем, и поэтому она необходима для всех, ибо Бог никогда не говорит напрасно.

5. Как только мы используем синоним для слова «убить», мы начинаем немного понимать широту заповеди: «Не убий». Это выражение настолько распространено, что мы почти не задумываемся над ним; но мы можем сказать: «Не лишай жизни», что означает то же самое только другими словами, и мы сразу же получим более широкое представление. Как много в нем содержится, мы узнаем дальше.

**Корень убийства**

1. О Христе было предсказано, что Он «возвеличит и прославить закон» (Исаия 42:21). В пятой главе Евангелия от Матфея мы видим, как Его учение возвеличивает закон. Он сказал: «*Вы слышали, что сказано древним: не убивай, кто же убьет, подлежит суду. А Я говорю вам, что всякий, гневающийся на брата своего напрасно (без причины, KJV), подлежит суду; кто же скажет брату своему: "рака", подлежит синедриону; а кто скажет: "безумный", подлежит геенне огненной*» (Матф. 5:21, 22).

**2. Обратите внимание, что слов «напрасно» или слова «без причины» в оригинале отсутствую**; поэтому утверждение абсолютно: **всякий, кто гневается на брата своего, виновен в убийстве**.

3. Иисус не пренебрегает учением прежних времен; Он Сам - Начало, и Он пришел, чтобы прояснить то, чему учили с самого начала. Он не хотел сказать, что заповедь «Не убивай» была неполной и что Он давал нечто лучшее и большее, но Он показал ее полноту, - что слова «Не убивай» означают «Не гневайся».

- «*Любовь есть исполнение закона*» (Рим. 13:10).

- «*Любовь … не раздражается*» (1 Кор. 13:5).

4. Бог видит не так, как человек; человек смотрит на внешность, а Бог - на сердце. **В каждом случае грех заключается не в самом поступке, который человек может увидеть, а в том состоянии человека, которое привело его к этому поступку**. **Пока корень, из которого произрастает убийство, находится в сердце, человек считается убийцей**.

5. Люди, естественно, классифицируют грехи по разным категориям, и в истории отступнической церкви от людей требовали покаяния в соответствии с признанной степенью вины. Некоторые грехи классифицировались как простительные, а другие - как смертные. За одни грехи можно было получить удовлетворение, заплатив небольшую сумму, а другие можно было искупить только огромным количеством сокровищ или трудов. Это просто религия человеческой природы.

6. Некоторые грехи были менее популярны, чем другие; за одни грехи грешник подвергается изгнанию, а другие не влияли на положение человека в обществе, но могли даже дать ему возможность попасть в то, что считается «лучшим обществом».

**7. Но в Писании нет никаких свидетельств того, что Господь так оценивал грех**. У нас нет оснований полагать, что Он признает различие, сделанное человеком: «убийство первой степени» или «второй степени».

- «*Грех есть беззаконие*» (1 Ин. 3:4).

- «*Ибо возмездие за грех — смерть*» (Рим. 6:23).

8. В этом заключается вся суть дела.

9. Мы не умаляем вину за убийство, но показываем, где кроется грех. Тот, кто лишил жизни другого человека, совершил ужасный поступок, но он не обязательно является более виновным, чем тот, кто сделал что-то, на что мир не смотрит с таким презрением.

10. Давайте рассмотрим вопрос о гневе: Кто не испытывал гнева? Действительно, часто считается, что проявление гнева - это признак силы духа и характера, а тот, кого нельзя спровоцировать на гнев, - простофиля и лишен честолюбия.

11. Но на самом деле **гнев - это короткое безумие**, и **поддаваться ему, как и любой другой страсти, - признак слабости, а не силы**. Сколько убийств произошло из-за ссор, возникших по какому-то пустяку. Два друга спорят, они оба вспыльчивы, и один обижается на что-то, сказанное другим; в ответ на это они теряют контроль над собой, и оба наносят друг другу удары. В их временном безумии наносится кем-то сильный удар, и один из них погибает.

**12. Затем наступает пробуждение: этот человек никогда бы не совершил такого поступка, если бы знал, что делает, но он был так зол, что не понимал, что делает**. Сколько раз это приводилось в оправдание поступков; и это правда, ведь **человек в таком состоянии не владеет собой**.

13. В каком-то смысле убийство, совершенное в таких условиях, - это несчастный случай; оно точно не было преднамеренным. Тем не менее, человек все равно убийца. Вина лежит не в ударе, который был нанесен в момент бессознательности, а **в той предрасположенности, которая сделала этот удар возможным**.

14. Пусть каждый, кто когда-либо был настолько зол, что на мгновение потерял контроль над собой, помнит: **в этот момент он мог лишить человека жизни, и тот факт, что он мог это сделать, и только случайность или милость Божья уберегли его от этого поступка, показывает, что он действительно был виновен в возможном убийстве**. Эта ужасная мысль должна быть принята близко к сердцу и послужить действенным предостережением против того, чтобы поддаваться страстям.

15. Возьмем случай с первым в истории убийством. Тайна его раскрыта: «Ибо таково благовествование, которое вы слышали от начала, чтобы мы любили друг друга, не так, как Каин, который был от лукавого и убил брата своего. А за что убил его? За то, что дела его были злы, а дела брата его праведны» (1 Ин. 3:11, 12).

16. Вы знаете эту историю. Каин и Авель принесли по жертве Господу: Авель был принят, Каин отвергнут. Какое злое качество пробуждается, когда человек видит, что другой предпочтительнее его? Это ревность. **Каин убил Авеля, потому что завидовал ему**. **Любое чувство ревности или зависти - это семя убийства**.

**17. Более того, как гнев, так и ревность, не просто ведут к убийству, но и являются им**. **Каждый, кто чувствует себя уязвленным из-за того, что кого-то другого чествуют, а его обходят стороной; каждый, кто чувствует себя кислым или угрюмым из-за того, что с ним не обращаются так, как он считает нужным, нарушил заповедь, которая гласит: «Не убивай».**

18. Это ясно следует из последнего процитированного текста, взятого в связи с обсуждением вопроса о любви.

- «*Любовь не делает ближнему зла*» (Рим. 13:10).

- «*Любовь … не ищет своего*» (1 Кор. 13:5).

**19. Любовь предпочитает другого по чести; а где нет любви, там убийство**. Прочитайте еще раз стихи, процитированные из 1 Иоанна: «Ибо таково благовествование, которое вы слышали от начала, **чтобы мы любили друг друга, не так, как Каин**, который был от лукавого и убил брата своего». Здесь нам говорят не о том, что такое любовь, а о том, чем она не является. **Любовь противоположна духу, который проявлял Каин**. Тот, **кто не подчиняется закону любви, приравнивается к Каину**, который был от лукавого и убил брата своего.

20. Далее это показано на примере Иосифа и его братьев: Иосиф пользовался особым расположением отца и благодаря своему высокому характеру был принят в его доверие больше, чем его братья. Когда они увидели, что он пришел к ним с добрым поручением, они сказали: «*Вот, идет сновидец; … пойдем теперь, и убьем его*» (Быт. 37:19, 20).

21. На самом деле они не лишили его жизни, но были удержаны от нее Рувимом лишь из соображений целесообразности. **По сути, они убили его**. Они продали его в Египет только потому, что думали, что таким образом избавятся от него так же эффективно, как пролитием его крови. Это была естественная работа зависти, ибо мы читаем: «Патриархи, по зависти, продали Иосифа в Египет; но Бог был с ним» (Деян. 7:9).

**22. Зависть, которая является, сестрой ревности, также является убийством**. Каждый, кто завидует другому, из-за его доброты или удачи, нарушает заповедь «Не убивай».

**«Откуда войны?»**

1. Давайте рассмотрим еще один вариант развития событий, связанных с нарушением этой заповеди. Писание спрашивает: «*Откуда у вас вражды и распри?*» (Иак. 4:1), «*Откуда войны и сражения между вами?*» (пер. KJV).

2. И ответ будет дан такой: «от вожделений ваших, воюющих в членах ваших» (там же), «*от вожделений ваших*» (пер. KJV).

3. Далее Слово продолжает: «*Желаете — и не имеете; убиваете и завидуете — и не можете достигнуть; препираетесь и враждуете — и не имеете, потому что не просите*» (ст. 2).

4. Нет ничего более распространенного, чем война и воинский дух. **На войну не смотрят с отвращением, даже большинство исповедующих христиан, и во многих случаях она даже воспринимается как вещь, которую нужно прославлять**.

5. В каждой войне, в каждой газете и почти с каждой кафедры при любой провокации со стороны любой другой нации звучит слово «война». **Если война не пропагандируется и не желается, то ее возможность, по крайней мере, рассматривается, и все же люди, которые так говорят и думают, были бы шокированы обвинением в нарушении шестой заповеди**.

6. Но в чем состоит война? Из борьбы и убийства; а убийство запрещено шестой заповедью. Конечно, не может быть войны, если никто не убит и нет намерения убивать.

- «*Любовь не делает ближнему зла; итак любовь есть исполнение закона*» (Рим. 13:10).

7. Спаситель сказал: «любите врагов ваших» (Матф. 5:44) и любовь не может быть совместима с убийством.

**8. Война происходит от вожделений, которые воюют в людях**. Война, в которой гибнут тысячи людей, происходит из того же источника, что и убийство одного человека, и **является просто умножением одного случая**. Один человек завидует удаче другого, завидует тому, что другой достиг отличия, которого нет у него, желает получить имущество, которое есть у другого, злится на него из-за неуважительного или презрительного высказывания и убивает его.

9. Так бывает и с народами: они вступают в войну, потому что один из них использовал недипломатичный язык и не хочет его отменить. Один получает преимущество над другим в торговле; один приобретает территорию, которую другой хочет или на которую претендует как на свою собственную по праву. **И вот они вступают в войну, тысячи людей погибают, а мир и церковь вместе восхваляют славные деяния, которые были совершены**. **Тем временем человека, убившего другого человека, вешают или строго наказывают**.

10. Все это время заповедь гласит: «Не убивай», и никакая казуистика или рассуждения не могут примирить войну с этой заповедью, поскольку **если неправильно убивать одного человека, то очевидно, что не может быть правильным убивать тысячу**.

**Что включает в себя самооборона**

1. Некоторые скажут: «Но мы никогда не являлись агрессорами; мы не воюем, кроме как в целях самообороны, для защиты своих прав, и мы не верим в борьбу или войну при любых других условиях или обстоятельствах».

2. Кажется, почти все признают, что люди должны защищать себя и свои права, хотя у нас есть уверенность в том, что: «*Знаю, что Господь поддержит дело угнетенных, и право бедных*» (Пс. 140, пер. KJV).

3. И Он говорит: «*Я воздам, говорит Господь*» (Рим. 12:19).

**4. Кто думает, что должен защищать себя или мстить за свои обиды, тот берет на себя дело, которое принадлежит только Богу, и показывает, что он считает себя способным справиться со своим делом лучше, чем Господь**.

5. Давайте посмотрим, что написано в законе. Иисус сказал: «*Вы слышали, что сказано: око за око и зуб за зуб. А Я говорю вам:* ***не противься злому****. Но кто ударит тебя в правую щеку твою, обрати к нему и другую*» (Матф. 5:38, 39).

6. Тот, кто посмотрит на эти слова: «око за око и зуб за зуб», обнаружит, что они не адресованы отдельным людям, а были правилом, которым руководствовались судьи в делах, которые они рассматривали. **Весь тот закон** (*ред. постановления Моисея*)**, частью которого являлись эти слова, был дан израильтянам только за их неверие и за то, что они отвергли Бога как единственного Царя и Судью**.

7. В этом, как и во многом другом, мы должны верить, что «сначала не было так» (Матф. 19:8), и **работа Христа всегда заключается в том, чтобы вернуть людей к началу, к Себе**. Слова Христа «*Я говорю вам: не противься злому», взятые в этой связи, показывают, что* ***Его последователи не должны прибегать даже к тому закону****. Именно это имеет в виду Христос, как показывает следующий стих: «и кто захочет судиться с тобою и взять у тебя рубашку, отдай ему и верхнюю одежду*» (Матф. 5:40).

**8. Тем более не следует брать на себя инициативу и подавать на другого в суд**. А поскольку **даже «законные» меры самообороны запрещены Евангелием, которое является откровением заповеди, то очевидно, что человек не имеет права брать всё в свои руки, и делать что-либо для самообороны**.

9. Очень часто можно услышать, как это учение называют непрактичным, но **бремя защиты Господа не возложено на нас**. Он знал, что говорил, и имел в виду то, что говорил, а **Его собственная жизнь служила примером Его учения**.

10. Когда вооруженный отряд вышел, чтобы взять Его силой, и Петр рьяно взялся защищать Его, Он обличил его, сказав: «*взявшие меч, мечом погибнут*» (Матф.26:52).

**11. Если и был когда-нибудь случай, когда права были нарушены, когда самозащита против несправедливости, угнетения и насилия была бы оправдана, то это был именно тот случай**. Но Христос продемонстрировал Свое собственное учение, оставив нам пример.

- «***Будучи злословим, Он не злословил взаимно****; страдая, не угрожал, но* ***предавал то Судии Праведному***» (1 Петр. 2:23).

12. Кто-то наверняка готов задать вопрос: «Что бы вы сделали, если бы на вас напал грабитель и потребовал деньги или жизнь?»

**13. Нам никогда не нужно откладывать проблемы на будущее или рассуждать о том, как можно исполнять заповеди Христа в тех или иных условиях**. **Если мы верим, нам будет дана благодать на время нужды**.

14. В предполагаемом случае кажется совершенно очевидным, что мудрость заключается в том, чтобы отдать деньги и спасти жизнь. Но если кто-то сопротивляется в таком случае, давайте сравним его с грабителем. Если человек противится расстаться с деньгами, грабитель может убить его и забрать деньги. В этом случае грабителя по праву можно назвать убийцей. Это подлое убийство, он лишил свою жертву жизни за ничтожную сумму денег.

15. Но предположим, что грабитель не преуспел в этом деле; предположим, что его намеченная жертва оказалась быстрее или сильнее, и жертва убивает грабителя; разве тогда жертва не убийца? Он убил человека только ради денег. **Грабитель убил бы его, чтобы получить деньги, а он убивает грабителя, чтобы их сохранить**. В любом случае это будет жизнь, отнятая за деньги. Кто может сказать, что один из них менее виновен, чем другой? В таком виде самозащита не кажется уже столь привлекательной, не так ли?

16. Но возражающий может сказать, что человек убивает грабителя не за деньги, а чтобы спасти свою собственную жизнь. Хорошо, пусть так. Тогда человек берет на себя ответственность решать, кто должен умереть, а кто должен жить. **Он исходит из того, что его собственная жизнь стоит больше, чем жизнь грабителя, и берет дело в свои руки, выступая одновременно в роли судьи и палача**. Нам есть над чем задуматься.

17. В заповеди не сказано: «Не убивай, кроме как в целях самозащиты или при провокации»; «Не убивай никого, кроме вора, или очень плохого человека, или того, кто, по твоему мнению, не годится для жизни». Исключений нет: «Ты не должен убивать».

18. Весь вопрос самообороны или отстаивания своих прав решается утверждением: «Любовь не ищет своего». **Защита своих прав свидетельствует об отсутствии любви; где нет любви, там есть ненависть, а ненависть - это убийство, поэтому мы не можем избежать вывода, что самооборона - это убийство**.

**19. Заповедь «Не убивай» запрещает насилие в любой форме и степени**. Сколько бы возражений ни возникало, факт остается фактом: **эту заповедь легко исполнить, если в сердце живет любовь к Богу**: «Ибо это есть любовь к Богу, чтобы мы соблюдали заповеди Его; и заповеди Его не тяжки» (1 Ин. 5:3).

**20. Закон трудно и невозможно соблюдать только тогда, когда Закон Божий не занимает места в сердце**. **Нет такой глубины жестокости, на которую не была бы способна человеческая природа, если на нее не влияет закон Божий**; и **нет такой меры праведности, которая была бы невозможна там, где эта любовь полностью господствует**.

**Смертоносное оружие**

1. Существуют различные виды оружия, с помощью которого совершается убийство. Можно использовать нож или яд, и среди ядов есть такие, которые хуже других. Наш язык объявлен таковым: «*Неудержимое зло; он исполнен смертоносного яда*» (Иак. 3:8).

2. О естественном, не возрожденном человеке сказано следующее: «Яд аспидов на губах их» (Рим. 3:13).

3. Кто может сказать, что отравить человека языком менее грешно, чем отравить его мышьяком? Господь сказал: «*Не ходи переносчиком в народе твоем и не восставай на жизнь ближнего твоего. Я Господь [Бог ваш]*» (Лев. 19:16).

4. Несколько неосторожных слов могут отравить всю жизнь человека. Пострадает не только тот, о ком говорят, но и тот, кому повторяют злую историю, и он может быть уничтожен навечно, благодаря ее влиянию. И зло не только не уменьшается, но даже усугубляется тем, что зло, о котором сообщают, является правдой. Поэтому мы должны самым серьезным образом молиться: «Положи, Господи, охрану устам моим, и огради двери уст моих» (Пс. 140:3).

**Точная заповедь**

1. Закон гласит следующее: «*Не враждуй на брата твоего в сердце твоем; обличи ближнего твоего, и не понесешь за него греха*» (Лев. 19:17).

2. Ненависть - это убийство; отсутствие любви - это ненависть; и здесь мы видим, что **тот, кто сознательно позволяет своему ближнему оставаться в грехе, не стремясь спасти его, не любит его**. Это считается ненавистью, и поэтому он убийца.

- «*Любовь познали мы в том, что Он положил за нас душу Свою: и мы должны полагать души свои за братьев*» (1 Ин. 3:16)

3. Братья, о которых здесь идет речь, - это не только те, кто находится в непосредственном общении с нами, но и все человечество, ибо Христос, отдавший Свою жизнь ради спасения мира, сказал: «Буду возвещать имя Твое братьям моим» (Пс. 21:23 [см. также Евреям 2:12])

4. Он имел в виду и тех, кто был ненавистен, кто ненавидел Бога и друг друга. **Он пришел как живое воплощение закона**, и Его миссия заключалась в спасении жизни. В этом мы видим, что закон не отрицательный, а положительный; **он требует не просто воздерживаться от того чтобы лишать жизни, а делать все возможное для ее спасения**: «*Никакой человекоубийца не имеет жизни вечной, в нем пребывающей*» (1 Ин. 3:15).

5. Это учит нас, что только благодаря признанию и осознанию вечной жизни мы удерживаемся от нарушения заповеди. **Эта жизнь, пребывающая в нас, помогает нам познать святость жизни**, и **когда мы видим, что наш брат идет по пути, ведущему к смерти, мы побуждаемы отдать себя, чтобы спасти его**.

**Священность жизни**

1. Священность заповеди становится очевидной, когда мы осознаем, что жизнь - это дар Бога, она исходит от Него, Он ее источник. Жизнь так же священна, как и Бог, потому что Он - наша жизнь. **Поэтому тот, кто хочет уничтожить жизнь, уничтожил бы и Бога, если бы это было возможно**. Это всего лишь еще одно подтверждение истины Писания о том, что: «Кто делает грех, тот от диавола, потому что сначала диавол согрешил» (1 Ин. 3:8).

- «*Он был человекоубийца от начала*» (Ин. 8:44).

2. Он поставил себя в оппозицию к Богу, и хотя он не убил Господа, поскольку не мог убить Его, тем не менее, он был убийцей с самого начала, потому что **в его сердце было убийство**; и этот факт был продемонстрирован, когда он подстрекал князей мира сего убить Князя жизни.

**3. Жизнь не принадлежит нам, чтобы давать или брать ее**. Повеление «Не убивай» является абсолютным, и мы не имеем права лишать себя жизни в той же мере, как и своего ближнего. Причина в том, что это священное доверие от Бога. **Когда человек убивает другого, он лишает его жизни на время**. Он может сократить свою жизнь на годы, а может лишить свою жертву всего лишь нескольких мгновений жизни. Но даже если убитому оставалось жить всего пять минут, его поступок является таким же убийством, как если бы у него было еще в запасе пять лет.

4. Эта истина применима как к отношениям с самим собой, так и с другими людьми. **Тот, кто низкими поступками, пренебрежением или злоупотреблением Божьими дарами сокращает свою собственную жизнь, прямо нарушает заповедь: «Не убивай»**.

5. Какая священная ответственность лежит на каждом человеке - верой закрепить за собой вечную жизнь, используя все средства, данные Богом для поддержания жизни, и отвергая все греховные похоти, воюющие против души – против жизни. **Беречь свое тело и здоровье - такая же священная обязанность, как и хранить душу от греха**.

6. Человек, который наносит вред телу другого, справедливо считается преступником. Но его собственное тело так же священно, как и тело другого, и на самом деле, не менее, священно.

- «*Не знаете ли, что тела ваши суть храм живущего в вас Святаго Духа, Которого имеете вы от Бога, и* ***вы не свои****?*» (1 Кор. 6:19).

- «*Если кто разорит храм Божий, того покарает Бог: ибо храм Божий свят; а* ***этот храм — вы***» (1 Кор. 3:17).

7. Поэтому наносить вред своему телу или сознательно пренебрегать любыми средствами, направленными на его укрепление, **значит осквернять храм Божий, а значит, грешить против Бога**.

**Участники с Богом**

1. Мы трудимся вместе с Богом; Бог берет нас в участники Себе в Своем жизненном деле. Каждый человек - часть русла реки жизни; поток, исходящий из сердца Божьего, течет через каждого, кто не препятствует Ему.

2. Христос, дающий живую воду, говорит, что живая вода будет течь из каждого верующего (Ин. 7:38). **Наделяя человека способностью продлевать свой род, Бог делает человека Своим соработником в деле распространения жизни**. Тот, кто злоупотребляет этим даром, или любым способом лишает себя возможности или перспективы жизни, или любым способом делает себя неспособным дать максимально полную жизнь своему потомству, прямо виновен в нарушении заповеди: «Не убивай». **Жизнь - это удивительно священная вещь, и страшно грешно с ней шутить**.

3. Если бы мы не видели ничего, кроме этой стороны вопроса, то вполне могли бы воскликнуть: «*Кто же может спастись?*» Мы все «согрешили и лишены славы Божией» (Рим. 3:23). Но есть надежда: «*Если Ты, Господи, будешь замечать беззакония, — Господи! кто устоит? Но у Тебя прощение, да благоговеют пред Тобою*» (Пс. 129:3, 4), «*Но у Тебя прощение, чтобы боялись Тебя*» (пер. KJV).

4. И здесь мы утешаемся знанием того, что **все заповеди Божьи - это обетования**, и чем больше заповедь, тем более великое и драгоценное обетование она содержит, - обетование, по которому мы становимся причастниками Божественной природы, «удалившись от господствующего в мире растления похотью» (2 Петр. 1:4). Драгоценное обетование!

5. «Не убивай». **Это уже не суровое предписание, чисто отрицательное по своей силе, но благословенная уверенность в том, что Бог по Своей бесконечной милости и по Своей чудесной благодати позволит потоку жизни течь через нас так свободно, что он восстановит то, что было утрачено, и сохранит нас от всех путей смерти**.

6. **Это уверенность в искуплении от любой дурной привычки, в спасении от любого порока, ведущего к гибели души и тела**. И не только это, но и то, что мы будем спасены от того, что не станем распространителями того потока, который заставляет все живое увядать. Так давайте же сразимся в доброй борьбе за веру и укрепимся в вечной жизни.