## Глава 10. Десятая заповедь

* «Не желай…» (Исх. 20:17).

А в послании к Колоссянам мы читаем: «любостяжание, которое есть идолослужение» (Кол. 3:5).

**Бесконечный круг закона**

**Закон Божий - это полный круг, начинающийся и заканчивающийся в Боге, или, скорее, не имеющий ни начала, ни конца**. Бог обитает в вечности, и круг Его закона охватывает всю вселенную. Нет ничего ни на небе, ни на земле, что не входило бы в этот круг. Его диапазон неограничен.

* «Но мы знаем, что закон, если что говорит, говорит к состоящим под законом, так что заграждаются всякие уста, и весь мир становится виновен пред Богом» (Рим. 3:19). «Мы знаем, что все, что говорит закон, он говорит тем, которые находятся под законом [буквально: «в законе», т.е., «в пределах, сфере или юрисдикции закона»]…» (пер. с анг.).

**Выйти за рамки закона**

Что такое грех?

* «грех есть беззаконие» (1 Ин. 3:4).

Что означает слово «беззаконие»? Оно означает «переступать». Таким образом, грех - это действие, заключающееся в нарушении Божьего закона. Но когда человек преступает - выходит за пределы Божьего закона, - куда он может пойти? Это очень важный вопрос. **Нет места, куда можно было бы выйти за пределы Божьего закона, кроме как выйти за пределы вселенной, то есть перестать быть**.

* «Возмездие за грех – смерть» (Рим. 6:23).
* «Сделанный грех рождает смерть» (Иак. 1:15).

Это можно понять и другим способом. **Закон Божий - это Его жизнь, которая нескончаемым потоком течет от Его престола**. **Везде, где Слово Божье имеет свободное течение, есть совершенная жизнь**. Если мы позволим себе быть просто руслами для реки жизни, какими мы и должны быть, то **жизнь, текущая через нас, будет поддерживать нас в жизни**.

**Но что произойдет, если мы поставим себя прямо поперек течения? Все знают, к чему приводит установка любого препятствия на пути потока воды. В первую очередь поток запружается, а когда вода запружена и застаивается, она порождает смерть, пока сила набегающего потока не разрушит все преграды, и воды не потекут дальше беспрепятственно**. **Но это - гибель того, кто встал поперек течения**. Бесконечно лучше быть в русле жизни, в гармонии с ней, - руслами для потока жизни, - чем быть препятствиями, чтобы быть сметенными.

**Божья милость к нарушителям**

Вы скажете, что есть много людей, которые преступают Божий закон и при этом остаются живы. Да, есть, и это **одно из величайших чудес Божьей благодати**. Неверующие гневаются на Бога, обвиняя Его в несправедливости, потому что нечестивцам вынесен смертный приговор; но они забывают, что **бесконечное милосердие Божье проявляется каждый миг в том, чтобы сохранить их в жизни, дать им возможность прийти в гармонию с ней, чтобы не умереть**.

**Эта жизнь - всего лишь отрезок, мгновение, каким бы долгим оно ни казалось недальновидным людям, для Бога это всего лишь мерцание глаз**. **Мы не сразу видим результаты нарушения Божьего закона, и люди полагают, что, поскольку приговор над злым делом не приводится в исполнение быстро, как они считают время, то они могут безнаказанно грешить**.

* «Человек, который, будучи обличаем, ожесточает выю свою, внезапно сокрушится, и не будет [ему] исцеления» (Прит. 29:1).

**Не вменяя им согрешений их**

Причина, по которой люди, преступившие закон, не умирают мгновенно, заключается в следующем:

* «Потому что Бог во Христе примирил с Собою мир, не вменяя [людям] преступлений их, и дал нам слово примирения» (2 Кор. 5:19).
* «Если Ты, Господи, будешь замечать беззакония, - Господи! кто устоит? Но у Тебя прощение, да благоговеют пред Тобою» (Пс. 129:3, 4).

Теперь Бог не вменяет людям грех, но берет все на Себя. Он знает, что люди глупы и невежественны, и Он «могущий снисходить невежествующим и заблуждающим» (Евр. 5:2), «[Он] сострадает невеждам и тем, которые сбившимся с пути» (перевод KJV)

**Зная об их невежестве, Он не верит им на слово, когда они говорят, что не желают оставаться в рамках Его жизни, что они хотят освободиться от ее «ограничений», как они это называют, и жить своей собственной жизнью, независимо от Него**.

Его долготерпение все еще ждет, как во времена Ноя; но **рано или поздно наступит день, когда воссияет достаточно света, чтобы каждый мог сделать окончательный выбор**; и тогда тем, кто сознательно решил выйти за пределы Божьего закона, будет дано слово, и им будет позволено уйти. Но куда? Куда они могут пойти, когда закон Божий заполняет вселенную, а они выходят за ее пределы? Для них не будет будущего: «проглотят и будут, как бы их не было» (Авд. 1:16).

**Десятая заповедь - обобщает все заповеди**

В десятой заповеди, как ни в какой другой, проявляется единство всего Закона. Она обобщает все заповеди, как и первая из них. Она охватывает весь долг человека.

* «Не желай» (Исх. 20:17).

Эта заповедь лежит в основе всех заповедей и является их сердцем.

* «Но я не иначе узнал грех, как посредством закона. Ибо я не понимал бы и пожелания, если бы закон не говорил: не пожелай» (Рим. 7:7).

Кто-то говорит: «Я думал, что похоть связана с седьмой заповедью».

Так и есть, и со всеми остальными тоже. Похоть означает просто желание; а поскольку после грехопадения человечество стремится только ко злу, **похоть превратилась в злое желание**, и уже без разницы, чего именно. Желание чего-либо запретного - это похоть, и она противоречит всему закону Божьему: «похоть же, зачав, рождает грех» (Иак. 1:18).

Таким образом, мы видим, что десятая заповедь поражает корень всех грехов. **Апостол Павел берет ее и делает итогом всего закона**. Тот, кто соблюдает десятую заповедь, не может даже подумать о том, чтобы нарушить какую-либо другую; у него не может быть ни малейшей мысли о грехе.

**Духовность закона**

* «Ибо мы знаем, что закон духовен, а я плотян, продан греху» (Рим. 7:14).

Десятая заповедь раскрывает свою духовность яснее, чем любая другая. Люди говорят об исполнении Закона Божьего - о том, чтобы включить Божественный закон в человеческие законы. Они воображают, что, поскольку человеческие законы наказывают того, кто убивает другого, они тем самым выполняют шестую заповедь. Они воображают, что защищают седьмую заповедь, потому что существуют законы против прелюбодеяния. Очень часто люди думают, что они могут исполнить четвертую заповедь. **Но пусть они попробуют сделать это с десятой**. Что у них получится?

Ну, люди действительно были настолько слепо самонадеянны, что пытались исполнить десятую заповедь. Был только один способ - инквизиция, придуманная папством, которое возвеличило себя до места Бога и даже выше него. Людей пытали, чтобы вырвать из них тайны их сердец, и наказывали даже за мысль, в которой они признавались, что вынашивали ее.

Но никто, кроме Бога, не может узнать тайны человеческих сердец, да Ему и не нужно их узнавать, потому что: «И нет твари, сокровенной от Него, но все обнажено и открыто перед очами Его» (Евр. 4:13).

Поэтому никакая человеческая сила или мудрость никогда не сможет определить, когда десятая заповедь была нарушена. **Когда мысль о грехе, запрещенная десятой заповедью, заходит так далеко, что даже проявляется, то она сразу же попадает под действие какой-либо из других заповедей**. Взять жену ближнего - это нарушение седьмой заповеди; захватить его дом или имущество - это нарушение восьмой.

Таким образом, мы видим, что **эта десятая заповедь касается того, что находится в собственном разуме**, и является просто извлечением и суммированием всех десяти. Она показывает широту и духовность всего Закона Божьего, ибо, как мы уже узнали ранее: «всякий, кто смотрит на женщину с вожделением, уже прелюбодействовал с нею в сердце своем» (Матф. 5:28).

Для того чтобы нарушить какую-либо из заповедей, вовсе не обязательно, чтобы человек привел свое неправильное желание в исполнение, потому что: «Помысл глупости – грех» (Прит.24:9).

Десятая заповедь не более духовна, чем любая другая; но **она делает духовность закона более очевидной, чем другие**, **поскольку нарушение ее находится полностью в сердце человека**, вне поля зрения всех человеческих глаз; однако **нельзя нарушить ни одну из первых девяти заповедей, не нарушив сначала десятую**; и как только человек нарушает десятую, нарушаются и все остальные.

Таким образом, мы видим полную тщетность всех человеческих попыток исполнить закон Божий или наказать за его нарушение. Такие попытки могут быть предприняты только теми, кто не имеет ни малейшего представления о законе и его природе; вот почему любая попытка применить или исполнить Божий закон не Божьими средствами приводит к его извращению. Люди, имеющие извращенное представление о законе, думают взять его в свои руки, и поэтому то, что они приводят в исполнение, - это не Божий закон, а нечто прямо противоположное ему.

Это видно, когда мы рассматриваем все так называемые «законы о субботе» (*ред. воскресное законодательство*). Конечно же, это законы воскресенья. Люди на одном дыхании говорят о святости четвертой заповеди, о необходимости отдыха для тела один день из семи и об обеспечении его законодательным путем в пользу воскресенья.

Но четвертая заповедь не содержит никакого упоминания о воскресном дне, кроме указания всем людям, что в этот день они могут трудиться и делать свои дела, и, кроме того, суббота Господня - это не просто физический отдых, а духовный отдых, отдых Божий, ибо Бог есть Дух.

**Десятая заповедь, таким образом, замыкает круг закона и соединяет два конца, а затем окружает сам круг, повелевая всем держаться подальше от него и предоставить Богу вести дела каждой части Его вселенского царства, вплоть до вложения в нас желаний, которые мы должны лелеять**.

* «Не желай» (Исх. 20:17).

Любостяжание - это идолопоклонство. На это указывают следующие слова: «Богатых в настоящем веке увещевай, чтобы они не высоко думали [о] [себе] и уповали не на богатство неверное, но на Бога живаго, дающего нам все обильно для наслаждения» (1 Тим. 6:17).

Читая это, вспомните слова Христа: «смотрите, берегитесь любостяжания, ибо жизнь человека не зависит от изобилия его имения» (Лук. 12:15).

А затем следует история о человеке, чья земля плодоносила в изобилии, а амбары были переполнены, и который предложил сказать своей душе: «душа! много добра лежит у тебя на многие годы: покойся, ешь, пей, веселись» (ст. 19).

Этот человек уповал на неопределенное богатство, а не на живого Бога, Который дал ему изобилие. Вместо того чтобы довериться Богу, Которого он не мог видеть, он сделал себе бога из того, что мог видеть и с чем могли справиться его руки.

**Любовь к деньгам**

«А желающие обогащаться впадают в искушение и в сеть и во многие безрассудные и вредные похоти, которые погружают людей в бедствие и пагубу; ибо корень всех зол есть сребролюбие, которому предавшись, некоторые уклонились от веры и сами себя подвергли многим скорбям» (1 Тим. 6:9, 10).

Разумеется, в тексте не говорится, что деньги - это зло или корень зла. **Именно любовь к деньгам творит зло**. Библия говорит нам, что были очень богатые люди, которые в то же время были образцами доброты.

**Иов имел свидетельство от Самого Бога, что он был хорошим человеком, но при этом он был самым богатым человеком в стране**. Но он не уповал на свое богатство. Он был готов раздавать, и причину, которую он не знал, он искал; и когда в один день у него отняли его богатство, он ничуть не огорчился из-за этого. Он по-прежнему верил в Бога, Который дал это богатство и Который мог позаботиться о Иове и без него.

**Накопительство означает бедность**

«Иной сыплет щедро, и [ему] еще прибавляется; а другой сверх меры бережлив, и однако же беднеет» (Прит. 11:24).

Закон Божьей вселенной таков: то, что накапливается, исчезает, а то, что рассеивается по миру, приумножается. **Не деньги являются злом, а любовь к ним, которая заставляет человека копить их просто для того, чтобы на них смотреть, или иметь как мнимую защиту от будущих нужд**. Накопление богатства не только ведет к бедности, но и является ее признаком. Скупердяй, постоянно ощущает недостаток. Старая эпитафия, посвященная скупердяю, который накопил тысячи, заканчивается так: «И все же этот бедняк со всем своим богатством умер в великой нужде - нужде в большем».

**Человек с небольшими средствами, который свободно делит то, что у него есть, с другими, - настоящий богач**. Его действия свидетельствуют о признании того факта, что он причастен к безграничному богатству. **Небольшой ручеек постоянно текущей воды гораздо лучше, чем тысячи бочек, хранящихся в цистерне**.

**Богатство - не грабеж**

Кажется, что в наш век особое внимание уделяется нападкам на богатых людей, как будто быть богатым - это синоним грабителя. **Коррупция не подлежит защите, но мы не вправе приписывать все зло состоятельным людям**. **Среди бедных так же много жадности, как и среди богатых**.

**Человек, жаждущий богатства и сумевший его заполучить, конечно же, не хуже того, кто жаждет его, но не может им завладеть**. Именно **жажда, а не обладание богатством, является идолопоклонством**. **Не то, сколько у человека есть богатства, а то, как он его использует, определяет его характер**.

**Довольство пищей и одеждой**

Слово «**любостяжание**» переводится разными словами, но в нашем случае оно означает **желание иметь больше, чем нужно**. Если у человека нет пальто, то для него не является грехом желать его настолько, чтобы приложить усилия для его получения. Это совместимо с совершенным довольством, ведь довольство не означает ленивого безразличия: «Имея пропитание и одежду, будем довольны тем» (1 Тим. 6:8).

Отсюда проистекает зло: люди думают, что они должны сами определять, сколько и какой еды и одежды у них будет. Главное на данный момент - довольство; Бог поручил Себе позаботиться о том, чтобы у нас были пища и одежда, достаточные для наших нужд.

Он сделал первую одежду, которую когда-либо носил человек (Быт. 3:21), и она удовлетворяла всем требованиям: укрывала и согревала. **Бог ревностно следит за исполнением Своих законов**; и поскольку Он постановил, что каждое существо должно иметь покрытие, соответствующее его состоянию, мы можем быть уверены, что Он не оставит без внимания тех существ, чья нужда наиболее велика и очевидна.

Несколько слов об одежде. Не забывайте, что **ее истинная цель - комфорт и благопристойность, а не украшение**. Она должна быть просто подходящей, и тогда можно не опасаться, что она окажется безвкусицей.

Когда человек особенно заметен из-за того, что на нем надето, это так же дурной вкус, как и быть заметным из-за отсутствия одежды. Человека должны замечать, за то, чем он является, а не за то, что у него есть или нет.

**Одежда, которая не является частью личности, совершенно вторична по отношению к одежде, которая вырастает на человеке в результате действия Духа внутри него**. Знание относительной ценности вещей и того, что Сам Бог, дающий нам жизнь и тем самым показывающий, что Его дело - снабжать нас всем необходимым для ее правильного существования, и что только Он может это делать, принесет постоянное и совершенное удовлетворение.

 **Довольство, а не лень**

Кто-то может сказать: «Это учение приведет к лени; если убрать стимул необходимости зарабатывать себе на жизнь, то если у людей появится мысль, что Бог все обеспечит, - они не будут трудиться».

Это не так; **человек, служащий живому Богу, никогда не может быть ленивым**. Мы узнали, что человек должен работать не ради денег, а потому, что он обязан служить миру. **Человек, знающий Господа и понимающий свое отношение к Нему, будет работать так же усердно и прилежно без всякой перспективы на зарплату, как и за большую зарплату, зная, что его дело - отдавать свои силы миру в служении Христу, а дело Господа - поддерживать его жизнь**.

**Недовольство или беспокойство - это любостяжание и идолопоклонство.** Посмотрите еще раз на то, что такое любостяжание. Мы все думали, что она заключается в том, чтобы не желать имущества богатого человека, но мы увидим, что она гораздо ближе к нам, чем мы думали ранее. Иисус сказал: «Если же траву полевую, которая сегодня есть, а завтра будет брошена в печь, Бог так одевает, кольми паче вас, маловеры! Итак не заботьтесь и не говорите: что нам есть? или что пить? или во что одеться? потому что всего этого ищут язычники, и потому что Отец ваш Небесный знает, что вы имеете нужду во всем этом» (Матф. 6:30-32).

Из этого мы видим, что **беспокойство о еде, питье и одежде характерно для язычников, а значит, является идолопоклонством**. Таким образом, мы снова оказываемся лицом к лицу с истиной, что любостяжание - это идолопоклонство: «Не можете служить Богу и маммоне» (Матф. 6:24).

Мы не можем беспокоиться о том, чего у нас нет, или о потере того, что у нас было, и в то же время служить Богу. **Все в этом мире кому-то принадлежит, поэтому если мы жаждем того, чего у нас нет, мы жаждем того, что принадлежит кому-то другому, а также желаем лишить какого-то другого человека чего-то, чтобы доставить удовольствие себе**. **Но это не значит любить ближнего как самого себя, а значит, является нарушением всего закона**.

**Или, если утверждать, что есть много такого, чем никто не владеет и что, следовательно, открыто для всех, мы все равно должны признать, что оно принадлежит Господу, Который поставит нас на пути к его получению, если это будет правильно для нас**. **И если мы жалуемся на то, что у нас этого нет, мы проявляем недостаток доверия к Божьей любящей заботе о нас**.

**Абсолютное доверие к Отцу**

Посмотрите, как эта заповедь учит нас **абсолютному доверию к Богу, которое является совершенством христианства**. Господь знает, в чем мы нуждаемся, еще до того, как мы попросим Его, и **Он дает нам это еще до того, как мы осознаем свою нужду, просто потому, что Он - наш Отец**.

Нам есть чему поучиться в отношениях между родителями и детьми. Мы должны принять Царство Божье, как малые дети, а ребенок - это идеальный пример доверия и довольства, но при этом он не ленив. Неиспорченный ребенок или ребенок, который еще слишком мал, чтобы научиться какой-либо мирской мудрости, заключающейся в беспокойстве (которое называется «заботой о будущем»), **ожидает, что его потребности будут удовлетворены, как само собой разумеющееся, и довольствуется тем, что получает**. **Он никогда не думает о еде, пока не проголодается**, и тогда он получает необходимое, потому что родители предвидели потребности малыша. Почему же эти родители не могут извлечь урок из самих себя? Почему они считают себя лучше своего Отца?

**Доверие, а не безделье**

Но ребенок не бездействует, отнюдь нет. Нет ничего более активного, чем здоровый ребенок. Отец не работает столько часов в день и не прилагает столько усилий, как активен его ребенок. Вы скажите, но активный ребенок, все это делает без толку и какая там может быть от него работа. Но на самом деле, нет; он повинуется предписанию Писания: «Все, что может рука твоя делать, по силам делай» (Прит. 9:10).

**Лень - это приобретенная привычка, результат неправильного воспитания со стороны родителей**. **Только тот человек, который думает, что на нем лежит ответственность за мир, работает напрасно**; ибо он выполняет свои задачи с напряженным, застывшим лицом и выражением беспокойства, что **не делает никакой чести Богу**, которому он, по его словам, служит. И помните, что **единственное дело человека на этой земле - прославлять Бога**.

**Сказать: «Бога нет»**

**Люди становятся грустными и угрюмыми под собственным бременем. Это равносильно тому, чтобы сказать, что Бога нет**: «Сказал безумец в сердце своем: "нет Бога"» (Пс. 52:2).

И человек ведет себя так, будто нет никаких благ для него, и вся тяжесть мира и ответственность за ведение его дел лежит на нем. Иметь изобилие благ и уповать на них - ничуть не хуже, чем переживать из-за их отсутствия. Тот, кто так поступает, показывает, что он поступил бы так же, как богатый глупец, если бы находился в таком же положении.

**Самое настоящее счастье**

Богатый человек не имеет всех удовольствий жизни. Лучшие вещи в мире - это те, которые нельзя купить за деньги, а обладание огромным богатством фактически мешает человеку наслаждаться некоторыми из самых восхитительных удовольствий.

Одно из них - удовольствие от самоотречения, от отказа от того, чем можно было бы обладать по праву. **Удовольствие царской власти заключается в том, что человек оказывается независимым от вещей, которые большинство людей считают необходимыми**. **Настоящий царь - это не тот, у кого все под рукой, а тот, кто может приказать себе довольствоваться малым и с радостью подчиняется**.

**Сумма всего дела**

Суть всего дела в том, чтобы доверять Богу и довольствоваться достатком в Его доме, даже если человеку, который слепо зарывается в землю, как крот, это может показаться скудостью. **Это абсолютное доверие Господу - абсолютная праведность, полная противоположность язычеству**.

* «Приклони сердце мое к откровениям Твоим, а не к корысти» (Пс. 118:36).

Итак, любостяжание - это стремление к чему-либо, противоречащему заповедям, **к чему-либо, кроме Божьей жизни**. Чтобы мы желали этого всей душой: «Кто мне на небе? и с Тобою ничего не хочу на земле» (Пс. 72:25).

**Человек, который может сказать это Господу, защищен от нарушения десятой заповеди, а значит, и от совершения любого греха**.

**Удовлетворение в служении**

Заповеди Господни - жизнь вечная, «и в соблюдении их великая награда».

**Не за то, что вы их соблюдаете, а за то, что они соблюдаются**. Награда - это чистая, совершенная, простая жизнь, которую они приносят.

Будьте внимательны, остерегайтесь любостяжания даже в служении Богу. Остерегайтесь думать, что вы будете служить Богу, соблюдать Его субботу, например, если у вас будет такое материальное положение, что вы сможете это делать. **В вашем служении не будет добродетели, даже если вы будете соблюдать ее в таких условиях**. **Какому Богу вы собираетесь служить? Тому ли, кто нуждается в вашем служении? Или тому, кому вы должны служить, потому что само служение - это богатая награда?** Ответ на этот вопрос определяет разницу между язычеством и христианством.

**Удовлетворение от служения Христу, от того, что мы действительно знаем Его и чувствуем Его жизнь в себе, побуждающую нас к действию, настолько велико, что при этом человек не заботится ни о чем другом**. **Восхищение от совершенного доверия, покоя в вечных объятиях и участия в их интенсивной деятельности - это больше, чем обладание всеми богатствами**. **Тот, кто обладает полнотой Божьей жизни и присваивает ее себе, настолько не желает ничего другого, что отвергнет предложение чего-либо, что лишило бы его того, что принадлежит ему по вере**: «Тот, Который Сына Своего не пощадил, но предал Его за всех нас, как с Ним не дарует нам и всего?» (Рим. 8:32).

А тот, кто имеет все и знает, что это у него есть, абсолютно сохранен от любостяжания.