## Урок № 7 Коллективная духовная слепота. Верить или не верить?

**1. Ценность души**

1. У нас сегодня Евангелие от Марка, поработаем с несколькими отрывками 8 и 9 глав, которые мы затрагивали в общем разборе СШ.

2. "*Ибо какая польза человеку, если он приобретет весь мир, а душе своей повредит?* *Или какой выкуп даст человек за душу свою?* " Марка 8:36, 37.

3. Многие люди обменяли свою душу на нечто гораздо меньшее, чем мир. Ни один человек по эту сторону Адама никогда не владел всей землей. Лишь немногие имеют более нескольких квадратных миль земной поверхности или владеют этой площадью на правах более чем шаткого владения. Подавляющее большинство никогда не владело более чем несколькими сотнями или тысячами долларов; но даже этого достаточно, чтобы ослепить глаза людей, не осознавших ценность своей души.

4. Люди продают свои души за небольшую мирскую честь или минутное удовольствие. Они заключают такие сделки и сегодня. Конечно, они делают это не вполне осознанно; но они делают это потому, что их глаза ослеплены богом этого мира, и они не понимают, чего стоит душа.

5. Однако эти же люди обладают ярким чувством собственной значимости. Они считают, что ни одно положение на земле не является для них слишком высоким, ни одна честь не является для них слишком хорошей. **Они готовы и стремятся к тому, чтобы их возвысили над другими людьми**. Они живут так, словно их цель - сделать себя центром, вокруг которого по праву должно вращаться все остальное.

6. Но пророк Давид с умом, просвещенным высшей мудростью, восклицал: "*Когда взираю я на небеса Твои — дело Твоих перстов, на луну и звезды, которые Ты поставил,
то что есть человек, что Ты помнишь его, и сын человеческий, что Ты посещаешь его?* " Псалом 8:4, 5.

7. Человек, рассматриваемый сам по себе, становится очень маленьким, когда взор окидывает творение; настолько маленьким, что как личность он тонет в абсолютном небытии. Что представляет собой сам земной шар, на котором живет человек? Астрономия показывает, что это всего лишь крошечное пятнышко среди мириад огней, заполняющих небеса, - в них он теряется, как песчинка на морском берегу! А что такое сама нация, к которой принадлежит человек? Это всего лишь одна из сотен других наций, существующих на земле с начала времен. А что такое он сам? Лишь один из бесчисленных мириадов людей, родившихся, живущих и передвигающихся по земле с тех пор, как она стала домом для человеческой семьи, - неразличимое пятнышко на неразличимом пятнышке по сравнению с великим творением, которое существует, движется, живет и заполняет необъятное пространство, поддерживаемое жизнью Бога!

8. Но только Сам Бог может оценить душу по ее истинной стоимости; и Он открыл Свою оценку взору человека. **Голгофский крест говорит о том, чего стоит душа для Бога; и ее ценность для Него - это также и ценность для нас**. Ведь мы принадлежим Ему и созданы для Его удовольствия и Его славы. **Но в отрыве от Бога ценность души теряется**. **Без Него жизнь не имеет смысла. Грешник, живущий отдельно от Бога, в конечном итоге будет жаждать смерти**. **В соединении с Богом душа имеет бесконечную ценность; но отделенная от Него, она потеряна как для человека, так и для Него Самого**.

**6. Голгофский крест - это звено, соединяющее душу с Богом. Жизнь имеет для нас ценность только благодаря этому**. Поэтому давайте скажем вместе с апостолом: " А я не желаю хвалиться, разве только крестом Господа нашего Иисуса Христа . Галатам 6:14.

**2. Духовная слепота.**

1. Духовная слепота, как и слепота физическая, - печальное несчастье. Действительно, это гораздо большее из двух бедствий, его почти так же трудно устранить, и оно гораздо более разрушительно по своим конечным последствиям. И она не менее реальна из-за своей коварной природы, которая не позволяет жертве распознать ее присутствие; она лишь становится от этого еще опаснее. **Убедить человека в необходимости лечения недуга, в который он не верит, - очень сложная задача**. Именно с такой трудностью приходится сталкиваться, пытаясь вылечить духовно слепого человека. Он не понимает ни своей нужды, ни необходимого средства, соответствующего его природному вкусу.

2. Слово Божье многое говорит об этом преобладающем духовном недуге. Оно говорит о тех, кто имеет глаза, но не видит, и уши, но не слышит, и сердце, но не понимает. Такими были те, к кому был послан пророк Исаия (Ис. 6:10 «*Ибо огрубело сердце народа сего, и ушами с трудом слышат, и очи свои сомкнули, да не узрят очами, и не услышат ушами, и не уразумеют сердцем, и не обратятся, чтобы Я исцелил их*.»), и такими были очень многие из тех, кто слушал слова Христа во время Его служения на земле. Не только книжники и фарисеи или те, кого считали величайшими грешниками, доказывали свою духовную слепоту. Во все эпохи мира этот недуг был очень распространен, и его жертвами становились как лучшие, так и худшие люди. Наш век не является исключением из других в этом отношении, как и мы сами не застрахованы от того, чтобы не подвергнутся этому опасному злу. **В самом деле, только благодаря благодати Божьей, принятой в сердце, каждый может избежать этого состояния, потому что люди не рождаются естественным образом в состоянии духовного просветления**. "*Душевный человек не принимает того, что от Духа Божия, потому что он почитает это безумием; и не может разуметь, потому что о сем надобно судить духовно*.". 1-е Коринфянам 2:14.

**3. В сердце естественного человека есть нечто такое, что всякий раз, когда его призывают увидеть духовные вещи, оно полностью загораживает ему обзор, так что он не может ничего различить; и как бы ясно ни была явлена перед ним вещь, он не может ее увидеть.** Как бы он ни старался увидеть ее, он не сможет этого сделать. Это просто невозможно. **И это нечто в естественном сердце может существовать там, где его присутствие меньше всего можно заподозрить, или снова прокрасться в сердце после того, как оно было однажды изгнано**. Именно это нечто делает сердце, как говорит пророк Иеремия, " *Лукаво сердце человеческое более всего и крайне испорчено* " (Иер. 17:9), более коварное, чем сам сатана. " *Больше всего хранимого храни сердце твое* ", - советует мудрый человек, - " *потому что из него источники жизни* " (Притч. 4:23). Только с величайшим усердием можно поддерживать его в таком состоянии, чтобы духовное зрение оставалось ясным и неизвращенным.

4. Даже ученики Христа, те, кто стоял ближе всех к Нему и постоянно находился рядом с Ним, часто не могли различить духовные истины, о которых Он говорил. Часто они были в таком же неведении относительно смысла Его притч, как и сами фарисеи. И есть один случай их неудачи в этом отношении, который составляет одно из самых странных и поразительных повествований, которые можно найти в Библии. Этот рассказ очень поучителен как в отношении последствий духовной слепоты, так и в отношении причины, которая ее порождает.

5. Мы кратко рассмотрим рассказ Марка, начиная с 31-го стиха восьмой главы: "*И начал учить их, что Сыну Человеческому много должно пострадать, быть отвержену старейшинами, первосвященниками и книжниками, и быть убиту, и в третий день воскреснуть. И говорил о сем открыто. Но Петр, отозвав Его, начал прекословить Ему. Он же, обратившись и взглянув на учеников Своих, воспретил Петру, сказав: отойди от Меня, сатана, потому что ты думаешь не о том, что Божие, но что человеческое. И, подозвав народ с учениками Своими, сказал им: кто хочет идти за Мною, отвергнись себя, и возьми крест свой, и следуй за Мною*" (31-35 ст.)

6. Хотя Иисус произнес это изречение открыто, ученики поняли его не больше, чем если бы оно было произнесено на незнакомом языке.

ВОПРОС: В чем причина их неспособности понять столь простой и понятный язык? Неужели Бог каким-то чудом утаил его от них?

7. Вовсе нет. Бог не утаивает ни от кого знания, которое послужит человеку во благо. Стих 34 раскрывает причину: " *Кто хочет идти за Мною, отвергнись себя, и возьми крест свой, и следуй за Мною* ". **Причиной было самолюбие**. **Самолюбие было в сердцах учеников, и оно лишило слова Христа всякого смысла**.

8. " *Выйдя оттуда, проходили через Галилею; и Он не хотел, чтобы кто узнал. Ибо учил Своих учеников и говорил им, что Сын Человеческий предан будет в руки человеческие и убьют Его, и, по убиении, в третий день воскреснет. Но они не разумели сих слов, а спросить Его боялись* ". Гл. 9:30-32.

9. Здесь Иисус предпринял вторую попытку подготовить Своих учеников к судьбоносным сценам, которые должны были сопровождаться Его судом и распятием, которые были тогда так близки; но они снова не поняли Его слов. Последующие стихи объясняют причину: "*Пришел в Капернаум; и когда был в доме, спросил их: о чем дорогою вы рассуждали между собою? Они молчали; потому что дорогою рассуждали между собою, кто больше*". Стихи 33, 34. **Здесь снова проявилось самолюбие, стремящееся к возвышению, и в результате самые простые и понятные утверждения превратились в загадку**. Самость привела к полному затмению всего поля духовного зрения. Самые простые предметы, которые находились перед ними, настолько близкие, что они стояли в их тени, были сделаны их "я" совершенно невидимыми.

10. Иисус снова попытался рассказать Своим ученикам о торжественных событиях, связанных с трагедией, которая вскоре должна была разыграться в Иерусалиме. В третий раз Он попытался подготовить их к приближающимся сценам Гефсимании и Голгофы, используя еще более ясные выражения, чем в двух предыдущих случаях. " *Когда были они на пути, восходя в Иерусалим, Иисус шел впереди их, а они ужасались и, следуя за Ним, были в страхе. Подозвав двенадцать, Он опять начал им говорить о том, что будет с Ним: вот, мы восходим в Иерусалим, и Сын Человеческий предан будет первосвященникам и книжникам, и осудят Его на смерть, и предадут Его язычникам, и поругаются над Ним, и будут бить Его, и оплюют Его, и убьют Его; и в третий день воскреснет*. ". Гл. 10:32-34.

11. Но Его слова были для них такой же загадкой, как и прежде. Трижды в течение нескольких дней Спаситель говорил им самым простым языком о том, что должно было с Ним произойти; но они ничего не поняли, и когда события, о которых Он им говорил, произошли, они были застигнуты врасплох.

ВОПРОС: Чем объяснить такую слепоту?

12. И снова запись говорит нам об этом. " *Тогда подошли к Нему сыновья Зеведеевы Иаков и Иоанн и сказали: Учитель! мы желаем, чтобы Ты сделал нам, о чем попросим. Он сказал им: что хотите, чтобы Я сделал вам? Они сказали Ему: дай нам сесть у Тебя, одному по правую сторону, а другому по левую в славе Твоей*" (35-37 ст.). " *И, услышав, десять начали негодовать на Иакова и Иоанна* " (41 ст.). **Эти два ученика затеяли интригу, чтобы получить главные места в Царстве Небесном, а остальные десять разгневались на них за то, что они пролезли первыми!** Вот что занимало их мысли, пока Спаситель пытался рассказать им о великих событиях, которые должны были ознаменовать завершение Его земного служения. «Я» было там и заполнял весь горизонт будущего, так что ничего другого не было видно их взору.

13. Какую потерю понесли ученики из-за своей слепоты! Привилегия бодрствовать с Господом в Гефсимании, укреплять Его своим сочувствием в темные часы Его агонии, быть людьми Бога в величайшей трагедии мира - чего бы это не стоило христианину! **Но они пропустили все это и сыграли роль спящих часовых и дезертиров**. В этом не было необходимости. Это не было каким-то непостижимым действием Провидения, которое удерживало учеников от понимания ясных слов их Учителя. Дело было в них самих. Стремясь к собственному возвышению и исполненные собственных желаний, они лишились богатых благословений, которые Бог желал даровать им.

14. И это то, что всегда происходит от присутствия "я". Сегодня оно действует так же, как и во времена апостолов. Оно удерживает нас от получения того, что служит нашему благу, так же верно, как и их. **Оно сделает нас такими же слепыми, как и их**. Оно не позволит нам понять самые простые положения Божьего Слова или осознать то, что Он говорит нам посредством Своего Духа. Самолюбие извращает суждения самого мощного интеллекта и превращает духовный свет разума во тьму. Самость должна быть вычищена из сердца, иначе человек будет ходить в духовной тьме и не знать, куда ему идти.

**3. Вера или неверие**

1. Человек, пришедший просить Христа исцелить его больного сына, сказал, Марка 9:24 «Верую, Господи! помоги моему неверию».

2. И многие люди, прочитавшие это повествование, полагают, что они должны произнести ту же просьбу. Более того, более глубокие исследователи находят поддержку в Духе пророчества в следующих словах: «*Припадите к Его стопам с криком: «Верую, Господи! Помоги моему неверию». Вы никогда не погибнете, пока будете поступать так. Никогда!*» {ЖВ 429.1}

3. Позвольте перед тем как я выскажу то как мне открывает Бог через вечное Евангелие этот вопрос более детальное исследование того, что говорить Дух пророчества, и первое что мы сделаем, прочитаем весь контекст цитаты с книги Желание веков, я даже буду использовать стандартный перевод:

- «*Если что можешь, сжалься над нами и помоги нам».* ***Сколько людей, отягченных грехами, повторяют эту молитву!*** *И Спаситель, полный жалости, всем отвечает: «Если сколько-нибудь можешь веровать, все возможно верующему*».

А. Такие люди как этот отец – люди отягощённые грехами

Б. Ответ спасителя не содержит слова неверие, но говорит о вере хоть и малой вере.

- «*Вера соединяет нас с Небом и дает нам силу бороться с ангелами тьмы. Во Христе Бог дарует нам средство господствовать над каждым греховным побуждением, сопротивляться каждому искушению, каким бы сильным оно ни было. Но многие чувствуют, что им недостает веры, и потому не решаются приблизиться ко Христу. Пусть эти души, беспомощные и недостойные, полагаются на милость сострадательного Спасителя»*.

А. Речь идет об опыте людей, которые чувствует недостаток веры и не приближаются ко Христу – это что опыт детей Божьих? Нет.

Б. Речь идет о людях, или отце, который полагается на милость Божью, что и так свойственно рождённым свыше

- «*Взирайте не на себя, а на Христа. Тот, Кто исцелял больных и изгонял бесов, когда был среди людей, и сегодня остается таким же могущественнейшим Искупителем. Вера приходит через Слово Божье. Держитесь Его обетования: «Приходящего ко Мне не изгоню вон» (Иоанна 6:37). Припадите к Его стопам с криком: «Верую, Господи! Помоги моему неверию». Вы никогда не погибнете, пока будете поступать так. Никогда*!» {ЖВ 429.1}

В. И к кому же обращены эти слова к рождённым свыше – к формирующемуся остатку народа Божьего? Нет, просто к каждом еще не вкусившему как благ Господь, к обремененному грехами.

4. Теперь в подтверждения я приведу вам еще одну цитату, содержащую важнейшее откровение:

- «*Эти сомнения, склоняющие до земли душу, мы должны смело встречать и сказать душе, что мы должны их немедленно победить.* ***Не делайте отсрочки, ибо там, где потеряна вера, нет мира****.* ***Мы не должны выражать свои сомнения, ибо они могут привести бедную душу к преткновению****. Но исследуйте их в свете Слова Божьего и обсуждайте с Иисусом, держа Его слово обетования в своих руках, и молитесь об их удалении. Скажите Господу: «Господи, верю, но помоги моему неверию» (Марка 9:24).* ***Пусть ни одно сомнение не найдет у вас уютного, удобного места. Это опасный гость, который, войдя в дом, начинает смущать мысли и противодействует вере***… {ПЕ 227.3}

А. Говорить такие слова Господу – это уже говорит о наличии проблемы СОМНЕНИЯ и шагов к неверию, это форс-мажорная ситуация, которая приходит в нашу жизнь по причине не возрастания в вере.

ВОПРОС: Теперь вы спросите меня как я понимаю слова этого отца одержимого: «Верую, Господи! помоги моему неверию»?

1. Учитывая те особенности, которые мы увидели в комментариях Духа пророчества к кому обращены эти слова и возможные моменты форс-мажора как уже запущенной духовной проблемы – в отношение тех кто изучает вечное Евангелие и кто выстраивает свою жизнь во свете Евангелие – такими словами нельзя не молится не выражать их перед Богом.

2. Н**е делайте этого; Господь не просит вас молиться о вере, а просто использовать ту веру, которую дало вам Его Слово**. Этого вполне достаточно.

**3. Слова этого человека были самопротиворечивы, и это достаточная причина, по которой мы не должны их использовать**. Сначала он сказал, 24 «Господи, я верую». Это было хорошо, и этого было достаточно, если это было правдой; но он тут же добавил, 24 «...помоги моему неверию».

**4. И это показало, что он не верит**. **Вера и неверие не могут существовать вместе. Если у человека есть хоть малейшая степень неверия, то у него вообще нет веры**. Поэтому если у человека есть вера, как горчичное зерно, у него не может быть неверия, - у него достаточно веры для того, чтобы свернуть горы, если потребуется. Так что давайте не будем говорить, что мы верим, а в следующий миг отрицать это.

**5. Вы когда-нибудь думали, какое это оскорбление для Бога - просить Его помочь вам поверить в Него? Это равносильно тому, чтобы сказать Ему, что вы не верите Ему**. Теперь будьте откровенны и определенны с Господом и прямо скажите Ему, "Господи, я не верю Тебе".

6. Вы ведь не осмелитесь сказать это Господу в лицо? Нет; вы не смеете, потому что если вы это сделаете, то сразу же последует вопрос, "Почему ты не веришь?". А на него у вас нет ответа.

7. Но вы можете сказать, "Я не могу верить".

8. Почему? Что Господь сказал или сделал такого, что трудно поверить Ему? Говорил ли Он когда-нибудь неправду? Вы отвечаете сразу же, "Нет, Он не может лгать".

9. Если это так? Тогда вы не можете не верить.

10. Нетрудно верить тому, кто всегда говорит правду. Легче всего на свете поверить Господу. Тогда довольствуйтесь тем, что говорите, "Господи, я верю".

11. Попросите Господа простить ваше неверие, и будьте уверены, что Он это сделает; но не усугубляйте свой грех, прося о прощении неверия.