## Цикл: (Сила Божья в творении). Тема № 1 Вечное Евангелие и Начало

- «***От вечности Бог действует в природе****. Она Его слуга, руководимая по Его воле.****Природа в своем действии свидетельствует о разумном присутствии и активном Существе, Которое действует во всех Своих творениях по Своей воле****. Год за годом земля произрастает обилие даров и весь наш мир продолжает свое движение вокруг солнца, но происходит это не по якобы изначально заложенной в природе силе. Это рука безграничного могущества постоянно руководит этой планетой. Это сила Божья, являемая каждый момент, удерживает ее в нужном месте во время ее вращения. Бог небесный действует постоянно. Это по Его силе произрастают растения, появляется каждый листочек и зацветает каждый цветок. Сердце сокращается и вдох следует за вдохом не благодаря механизму, который будучи однажды приведенным в движение, продолжает свою работу.* ***В Боге мы живем, и движемся, и существуем. Каждое дыхание, каждое биение сердца является постоянным свидетельством силы вечного Бога.****Бог заставляет солнце подниматься в небе. Он открывает окна небесные и даст дождь. Благодаря Ему произрастает трава на горах. Он „дает снег, как волну; сыплет иней, как пепел“. „По гласу Его шумят воды на небесах, и Он … творит молнии среди дождя и изводит ветер из хранилищ Своих“, хотя Господь завершил Свое творение, Он постоянно задействован в том, чтобы поддерживать и использовать в качестве Своих слуг, все что Он сотворил. Христос сказал: „Отец Мой доныне делает, и Я делаю*“» (Рукопись 4, 1882 г.). {6БК 1062.5}

- «***Слава Божья видна в делах Его рук****. Здесь сокрыты тайны, которые укрепят разум любого человека, стремящегося исследовать их*. {ВД 49.2}

- «*Господь дает жизнь деревьям и виноградным лозам Своих творений. Его слово может уменьшить или увеличить урожайность земли*». {МС 8.1}

- «***Если бы люди пожелали понять связь между природой и естеством Бога, то они уразумели бы верные свидетельства могущества Творца****.* ***Без жизни Божьей природа умерла бы. Все Его творения зависят от Него. Он дарует жизненные силы всему, что производит природа****. И мы должны рассматривать деревья, покрытые плодами, как такой же дар Божий, как если бы Он Сам дал эти плоды в наши руки*» (Рукопись 114, 1899 г.). {МС 8.2}

- «*Размышляя о законах материи и законах природы, многие ученые упускают из виду, если не отрицают вообще, непрерывную и непосредственную деятельность Бога.* ***Они придерживаются того мнения, что природа действует независимо от Бога, имея в самой себе пределы и силы, с которыми она имеет дело****. В их разуме существует четкая грань между естественным и сверхъестественным.* ***Естественное объясняют обычными причинами, не связанными с силой Божьей****. Материи приписывают жизнедающую силу, а природа обожествляется. Предполагается, что материя помещена в определенные взаимосвязи и оставлена действовать на основании неизменных законов, в которые не может вмешиваться Сам Бог; и природа якобы сначала была наделена определенными свойствами и подчинена законам, а затем предоставлена самой себе, подчиняясь этим законам и выполняя работу, заданную изначально*. {8СЦ 259.3}

- «*Это лженаука; Слово Божье никоим образом не поддерживает ее. Бог не отменяет Свои законы, но постоянно действует через них, используя их как Свои орудия.* ***Законы не работают сами по себе. Бог извечно действует в природе****. Она — Его слуга, Он управляет ею по Своему изволению.****Природа своими действиями свидетельствует о разумном присутствии и активной деятельности Существа, Которое поступает во всех Своих деяниях в соответствии со Своей волей****. Год за годом земля приносит щедрый урожай и продолжает свое шествие вокруг солнца вовсе не потому, что в природе заложена какая-то изначальная сила. Рука безграничной силы непрестанно находится в работе, управляя нашей планетой, Божья сила проявляется каждое мгновенье, удерживая ее на орбите вращения*. {8СЦ 259.4}

*Небесный Бог постоянно работает. Благодаря Его силе растения набирают цвет, распускается каждый листок и расцветает каждый цветок. Каждая капля дождя или снежинка, каждая былинка, каждый лист, цветок и куст — все свидетельствует о Боге. Эти столь привычные для нас явления учат тому, что для бесконечного Бога нет мелочей и ничего не ускользает от Его внимания*. {8СЦ 260.1}

*Устройство человеческого тела невозможно до конца понять; оно преподносит тайны, которые озадачивают самых умных людей. Пульс бьется, вдох сменяет выдох вовсе не потому, что когда-то был запущен механизм, продолжающий действовать по сей день. В Боге мы живем и движемся и существуем.* ***Каждый вздох, каждый удар сердца — это непрекращающееся доказательство силы вездесущего Бога***. {8СЦ 260.2}

**Исследование**

- «*И сказал им Ангел: не бойтесь; я возвещаю вам великую радость, которая будет всем людям: ибо ныне родился вам в городе Давидовом Спаситель, Который есть Христос Господь; и вот вам знак: вы найдете Младенца в пеленах, лежащего в яслях*» (Лука 2:10-12).

Пусть следующие факты, изложенные из текста выше, будут тщательно отмечены и запомнены.

1. «Добрая весть о великой радости» (перевод KLV), то есть **добрая и радостная весть, что и означает слово «Евангелие», состоит в провозглашении Спасителя**.

2. Это Евангелие, или Добрая, Благая весть о спасении, адресовано «всем людям».

3. Этот Спаситель мира, о котором радовалось «многочисленное воинство небесное» (ст. 13), **был всего лишь беспомощным младенцем, завернутым в пеленки и лежащим в яслях**, потому что его родители не могли найти лучшего места для ночлега.

4. Из этого последнего факта мы можем узнать, что «*Бог избрал немудрое мира, чтобы посрамить мудрых, и немощное мира избрал Бог, чтобы посрамить сильное; и незнатное мира и уничиженное и ничего не значащее избрал Бог, чтобы упразднить значащее, — для того, чтобы никакая плоть не хвалилась пред Богом. От Него и вы во Христе Иисусе, Который сделался для нас* ***премудростью*** *от Бога,* ***праведностью*** *и* ***освящением*** *и* ***искуплением****, чтобы было, как написано: хвалящийся хвались Господом*» (1 Кор. 1:27-31).

Ничто в этом мире не слабее новорожденного младенца, и никто не был так презираем миром, как Иисус, и не было ни одного младенца, рождение которого привлекло бы меньшее внимания мира; но Он был «силой Божией и премудростью Божией» (ст. 24). **Он был Тем, Кого Бог делает нашей премудростью и праведностью, и освящением, и искуплением**. **Так как ни одна плоть не имеет повода превозноситься перед Богом, то и ни одна плоть не имеет и повода для уныния**. **Ни одна плоть не может быть слабее Спасителя человечества**. Даже когда Он вырос до зрелого возраста, Он сказал: «Я ничего не могу творить Сам от Себя» (Ин. 5:30).

* «*И увидел я другого Ангела, летящего по средине неба,* ***который имел вечное Евангелие****, чтобы благовествовать живущим на земле и всякому племени и колену, и языку и народу;* *и говорил он громким голосом: убойтесь Бога и воздайте Ему славу, ибо наступил час суда Его, и поклонитесь Сотворившему небо и землю, и море и источники вод*» (Откр. 14:6, 7).

В этом тексте отметим:

1. Это вечное Евангелие обращено ко всем людям, точно также как сказал ангел пастухам при рождении Христа.

2. Поскольку существует только одно Евангелие, мы знаем, что это вечное Евангелие, обращенное «*ко всякому племени и колену, и языку и народу*» (Откр. 14:6), и это есть благая весть о Спасителе, «*Который есть Христос Господь*» (Лук. 2:11), Который «спасет людей Своих от грехов их» (Матф. 1:21).

3. Это Евангелие призывает отдать всю славу Богу, Которому одному она принадлежит. (См. Матф. 6:13). Как уже было сказано, **мы должны воздавать Ему славу, потому что у человека нет ничего, чем он мог бы прославиться**.

4. Мы должны воздавать славу Богу, а не человеку, потому что «**именно Он создал нас, а не мы сами**». (Пс. 99:3, перевод KJV). Он достоин всякой славы, потому что Он - Творец неба, и земли, и всего, что на них. **Наше признание Его славы как Творца ставит нас в правильное отношение к Нему - как Его подданных, а Его как нашего Спасителя**.

* «*Ибо я не стыжусь благовествования Христова, потому что оно есть сила Божия ко спасению всякому верующему*» (Рим. 1:16).

Читая это, давайте вспомним, что Евангелие Христа - это Благая, Добрая весть о том, что **Иисус есть Спаситель от греха**.

**Сила, которой Он спасает, - это сила Божья, действующая в Нем**.

Он пришел беспомощным младенцем, совершенно неизвестным миру. У Него не было той привлекательной красоты, чтобы кто-нибудь восхитился им, и Он был «презрен и умален пред людьми» (Ис. 53:3). **Приняв нашу плоть, Он добровольно занял место, где не мог помочь Себе**. Однако нам не нужно стыдиться этого Христа, такого слабого и презираемого, каким Он был, потому что Он был «силой Божьей» - совершенством Божьей силы, проявленной в немощи.

* «*Ибо, что можно знать о Боге, явно для них, потому что Бог явил им. Ибо невидимое Его,* ***вечная сила Его и Божество, от создания мира через рассматривание творений видимы, так что они безответны***» (Рим. 1:19, 20).

Этот текст следует изучать с большим вниманием, пока следующие факты, содержащиеся в нем, не запечатлеются в нашем сознании:

1. С момента сотворения мира невидимые вещи Бога - все, что можно знать о Боге, - ясно видны.

2. То, что можно знать о Боге, - это Его вечная сила и Божественность.

3. Эти вещи проявляются в творении.

4. Поскольку мы видели, что Евангелие - вечное Евангелие - есть сила Божья ко спасению, а вечная сила Божья проявляется в творении, из этого следует, что **вечное Евангелие проповедуется творением**. То есть всем, что Бог сотворил, Он показывает нам Свою Божественную и вечную силу, чтобы спасти нас от наших грехов.

5. **Вот почему ни у кого нет оправдания безбожию**: «*От Божественной силы Его даровано нам все потребное для жизни и благочестия, через познание Призвавшего нас славою и благостию*» (2 Петра 1:3).

Принимая во внимание все эти тексты, мы можем понять, почему проповедь вечного Евангелия с небес призывает нас «поклониться Тому, Кто сотворил небо, и землю, и море, и источники вод». В них видна сила Божья ко спасению. Тот, кто признает этот факт, должен поклоняться Богу, потому что «сила принадлежит Богу» (Пс. 61:11, пер. KJV). Ни один человек не имеет ни силы, ни того, чем бы он мог превозноситься. «*Твое, Господи, величие, и могущество, и слава, и победа и великолепие, и все, что на небе и на земле, Твое: Твое, Господи, царство, и Ты превыше всего, как Владычествующий. И богатство и слава от лица Твоего, и Ты владычествуешь над всем, и в руке Твоей сила и могущество, и* ***во власти Твоей возвеличить и укрепить все***» (1 Пар. 29:11, 12).

Наконец, давайте всегда помнить, что, поскольку все сотворенное являет силу Божью; поскольку сила, проявляющаяся не только в создании, но и в поддержании всего во вселенной, - это сила, действующая для спасения людей; и мы видим Евангелие во всем творении, поэтому и **история сотворения мира была написана не для чего иного, как для того, чтобы научить нас Евангелию, показать нам силу Божью, спасающую нас от греха**.

## Начало

* «*В начале сотворил Бог небо и землю*» (Быт. 1:1).

Кто был в начале? Что сотворил Бог? Кто сотворил? Когда Бог сотворил? Когда были созданы небо и земля?

Из текстов предыдущей главы вспомните причину, по которой была написана история сотворения мира - **чтобы научить нас Евангелию.**

* «*В начале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Бог. Оно было в начале у Бога. Все чрез Него начало быть, и без Него ничто не начало быть, что начало быть. В Нем была жизнь, и жизнь была свет человеков*» (Ин. 1:1-4).
* «*Словом Господа сотворены небеса, и духом уст Его - все воинство их». «Да боится Господа вся земля; да трепещут пред Ним все живущие во вселенной, ибо Он сказал, - и сделалось; Он повелел, - и явилось*» (Пс. 32:6, 8, 9).
* «*О том, что было от начала, что мы слышали, что видели своими очами, что рассматривали и что осязали руки наши, о Слове жизни, -* ***ибо жизнь явилась****, и мы видели и свидетельствуем, и возвещаем вам сию вечную жизнь, которая была у Отца и явилась нам, - о том, что мы видели и слышали, возвещаем вам, чтобы и вы имели общение с нами: а наше общение - с Отцем и Сыном Его, Иисусом Христом*» (1 Ин. 1:1-3).

Евангелие от Иоанна, которое полностью посвящено рассказу о том, как мы обретаем жизнь через Иисуса (см. 20:31), начинается как раз с истории творения: «В начале Бог-Слово сотворил все».

Слово было в начале. **Жизнь была в Слове, и само Слово было жизнью**. Оно было- Словом жизни, той вечной жизнью, которая была у Бога в начале. То, что было в начале, было Жизнью.

Все вещи произошли от этого Слова, то есть от Жизни.

Мы спасены Жизнью «спасемся жизнью Его» (Рим. 5:10), тем самым Словом жизни, которое было в начале и которым было создано все сущее.

Слово, без которого не было создано ни одной вещи, «Слово стало плотию, и обитало с нами» (Ин. 1:14); «это есть то слово, которое вам проповедано» (1 Пет. 1:25).

Словом все было создано, и тем же Словом силы все поддерживается. Но эта вечная сила - сила бесконечной жизни, - которая проявляется через сотворенные вещи, является силой, которую Бог использует для спасения верующих. **Таким образом, история сотворения мира - это проповедь Евангелия**. Сила, которую мы видим действующей во всей природе, - это Евангелие в ее видимой форме.

* «*Который есть образ Бога невидимого, рожденный прежде всякой твари; ибо Им создано все, что на небесах и что на земле, видимое и невидимое: престолы ли, господства ли, начальства ли, власти ли, - все Им и для Него создано; и Он есть прежде всего, и* ***все Им стоит****. И Он есть глава тела Церкви; Он - начаток, первенец из мертвых, дабы иметь Ему во всем первенство*» (Кол. 1:15-18).

Мы имеем искупление через кровь Христа, то есть через Его жизнь «потому что душа тела в крови» (Лев. 17:11), ту же самую Жизнь, которая была в начале, и от которой происходило все.

Христос не только был в начале, но Он и есть Начало. Он – «начало создания Божия» (Откр. 3:14). **Все вещи берут начало в Нем**.

Христос есть «образ Бога невидимого» (Кол. 1:15). Невидимое же Божие видно через сотворенные вещи (Рим. 1:20). Поэтому и через все сотворенное мы видим силу и славу Христа. Между этой истиной и пантеизмом, панентеизмом и всем родственным ему заблуждениям существует огромная разница. **Истина заключается в том, что каждая сотворенная вещь открывает Божью силу; древние люди «изменили истину Божью на ложь», сказав, что каждая сотворенная вещь - это Бог**. Таким образом, они поклонялись и служили твари, а не Творцу.

О том, что сила и слава Христа должна быть видна в каждой сотворенной вещи, говорит и уже усвоенная истина, что Христос есть сила Божия «Христа, Божию силу» (1 Кор. 1:24), а вечная сила Божия видна в «сотворенных вещах», потом что «невидимое Его, вечная сила Его и Божество, от создания мира через рассматривание творений видимы, так что они безответны» (Рим. 1:20).

Мы имеем искупление во Христе, потому что в Нем все было сотворено. Таким образом, мы видим, что сила искупления - это сила творения. Работа искупления действительно есть не что иное, как сила, которой все было сотворено.

Во Христе все держится вместе; каждая материальная вещь удерживается Им в неизменной форме, и только в Нем люди имеют совершенство.

**Глава творения является Главой Церкви**. Христос - начало и конец. **Без Него ничто не может быть начато или завершено**. «В начале Бог». Христос - это «Начало». Это история, которую рассказывает нам каждая сотворенная вещь. Пусть эти слова так глубоко запечатлеются в сознании, **что невозможно будет помыслить о том, чтобы что-то предпринять без Него.** **Пусть Он займет свое законное место Провозвестника и Совершителя, Того, Кто творит и желает, и делает.**