**Тема: Больше чем пророк.**

1. Когда ангел Гавриил предсказал Захарии рождение его сына Иоанна, он сказал: «*ибо он будет велик пред Господом; не будет пить вина и сикера, и Духа Святаго исполнится еще от чрева матери своей; и многих из сынов Израилевых обратит к Господу Богу их; и предъидет пред Ним в духе и силе Илии, чтобы возвратить сердца отцов детям, и непокоривым образ мыслей праведников, дабы представить Господу народ приготовленный*» Луки 1:15-17. Таким образом, его работа должна была стать подготовкой к пришествию Господа.

ВОПРОС: Каким образом должна была осуществляться эта подготовка?

2. Ответ мы находим в вдохновенных словах Захарии после рождения Иоанна: «*И ты, младенец, наречешься пророком Всевышнего, ибо предъидешь пред лицем Господа приготовить пути Ему, дать уразуметь народу Его спасение в прощении грехов их, по благоутробному милосердию Бога нашего, которым посетил нас Восток свыше, просветить сидящих во тьме и тени смертной, направить ноги наши на путь мира*». Луки 1:76-79. Во исполнение этого мы видим, что Иоанн пришел «*проповедовать крещение покаяния для прощения грехов*». Луки 3:3. Его послание гласило: «*покайтесь, ибо приблизилось Царство Небесное*». Матфея 3:2.

**3. Если бы слово Иоанна Крестителя прекратилось с его смертью, оно не представляло бы для нас особого интереса**. Мы должны были тогда читать о нем как об истории, интересной, как привлекательный рассказ, но не касающейся лично нас. Именно так ее слишком часто читают. Но это серьезная ошибка, **потому что работа Иоанна Крестителя еще не закончилась**. **Мы имеем в виду не просто то, что влияние его работы не прекратилось, но то, что весть, которая была передана ему, все еще жива и все еще должна провозглашаться теми, кто является слугами Господа**.

4. Не следует забывать, что миссия и работа Иоанна Крестителя простирается до пришествия Господа во славе, чтобы воздать Его верному народу. Иоанн пришел во исполнение «*как написано в книге слов пророка Исаии, который говорит: глас вопиющего в пустыне: приготовьте путь Господу, прямыми сделайте стези Ему; всякий дол да наполнится, и всякая гора и холм да понизятся, кривизны выпрямятся и неровные пути сделаются гладкими; и узрит всякая плоть спасение Божие*.». Луки 3:4-6. См. также Исаия 40:3-5.

5. Обратите также внимание на то, что голос должен сказать: «*Взойди на высокую гору, благовествующий Сион! возвысь с силою голос твой, благовествующий Иерусалим! возвысь, не бойся; скажи городам Иудиным: вот Бог ваш! Вот, Господь Бог грядет с силою, и мышца Его со властью. Вот, награда Его с Ним и воздаяние Его пред лицем Его*». Исаия 40:9, 10. Это, в сравнении с Откровением 22:12 «*Се, гряду скоро, и возмездие Мое со Мною, чтобы воздать каждому по делам его*», **ясно показывает, что, хотя личная работа Иоанна Крестителя закончилась вскоре после крещения Христа, весть, которую он начал провозглашать, продлится до второго пришествия Христа во славе**.

6. В этом исследовании следует помнить, что сам **Иоанн Креститель представляет собой движение**. **Хотя он был человеком с ярко выраженными чертами характера, он выступает не как отдельная личность, а как великая сила - реформация**. Это видно из цитат, приведенных в предыдущем параграфе, а также из слов Иоанна, обращенных к посланникам, которых иудеи послали спросить его: «кто же ты?» Иоанн сказал: «*я глас вопиющего в пустыне: исправьте путь Господу, как сказал пророк Исаия*.». Иоанна 1:23. **Если вы снова обратитесь к книге пророка Исаии (глава 40), то увидите, что именно «голос» занимает в ней центральное место**. Спаситель сказал, что Иоанн был «*Да, говорю вам, и больше пророка*» (Лук. 7:26).

7. Таким образом, мы видим, что Иоанн Креститель является прообразом тех, кто будет провозглашать второе пришествие Христа, а его весть - это весть, которая проповедуется для того, чтобы подготовить людей к этому великому событию.

8. Давайте рассмотрим ее вкратце. Он проповедовал «покаяние» и «прощение грехов». «Грех - это нарушение закона». Проповедовать прощение грехов - значит проповедовать отвращение от греха; и это согласуется со словами ангела, что он должен обратить непокорных к мудрости праведных. Это означает, что он должен был проповедовать заповеди Божьи; а то, что он так и поступал, видно из его обличения греха и наставлений, которые он давал вопрошающим.

9. Но прощение грехов дается только через веру во Христа, и это Иоанн также проповедовал, как мы узнаем из Деяний 19:4 «*Павел сказал: Иоанн крестил крещением покаяния, говоря людям, чтобы веровали в Грядущего по нем, то есть во Христа Иисуса*». Поэтому его проповедь была такой же, как и проповедь Павла: «*Возвещая Иудеям и Еллинам покаяние пред Богом и веру в Господа нашего Иисуса Христа*». Деяния 20:21. И это та весть, которая готовит возвращение Господа; ибо ожидающие Его - это «*соблюдающих заповеди Божии и веру Иисуса*». Откровение 14:12. Именно праведность Божья, которая дается верой в Иисуса Христа, должна подготовить людей к встрече с Господом Иисусом Христом, когда Он придет.

10. Заповедей Божьих десять, в них сведены все остальные предписания Библии. Они составляют «*весь долг человека*». Самая простая из всех, но наименее понимаемая людьми - четвертая, которая гласит: «Помни день субботний, чтобы святить его;
…» Исход 20:8-11.

11. Это предписывает соблюдать седьмой день недели, день, который иудеи исповедовали соблюдать, и который Иоанн и Иисус действительно соблюдали. **Весь Закон, включая четвертую заповедь, - это «путь» Господа**. Поэтому последователи Иоанна Крестителя, готовя путь Господу, должны в своей проповеди о пришествии Господа проповедовать о субботе четвертой заповеди, седьмом дне недели. Те, кто действительно проповедует такую весть, заслуживают названия адвентистов седьмого дня. Таким был Иоанн Креститель.

12. Иоанн проповедовал «*крещение покаяния для прощения грехов*». Из этого следует, что он не крестил младенцев. Его весть была: «*Покайтесь и веруйте*». **Покаяние и вера были обязательными условиями**. Без них никто не мог быть крещен Иоанном. Но младенцы не могут покаяться и уверовать. **Они не знают о грехе и не способны верить**. Поэтому те, кто принимает и продолжает работу Иоанна Крестителя, - работу по подготовке народа к пришествию Господа, - не будут иметь ничего общего с так называемым крещением младенцев. Они не будут таким образом карикатурно изображать одно из самых торжественных таинств Евангелия.

13. Мы сказали «*так называемое крещение*», говоря о церемонии, совершаемой над детьми; ибо окропление, будь оно применено к младенцам или взрослым, вовсе не является крещением. Оно ничем не напоминает крещение. Слова «крестить» (baptize) и «крещение» (baptism) - это оригинальное греческое слово.

14. Под этими словами греки всегда подразумевали «*погружение в воду или под воду*». Баптистарион означал «место для купания» или «купальню», и мы имеем то же самое слово в форме «баптистерий». Нет ни одного случая использования греками слова «крестить» в значении «окроплять».

15. Иоанн спустился в воду вместе с Иисусом и крестил Его, как Филипп сделал это с евнухом. Они оба «вышли из воды». Все это соответствует смыслу крещения, которое является воспоминанием о смерти и погребении Христа. «*Неужели не знаете, что все мы, крестившиеся во Христа Иисуса, в смерть Его крестились? Итак мы погреблись с Ним крещением в смерть, дабы, как Христос воскрес из мертвых славою Отца, так и нам ходить в обновленной жизни. Ибо если мы соединены с Ним подобием смерти Его, то должны быть соединены и подобием воскресения*». Римлянам 6:3-5. «*быв погребены с Ним в крещении, в Нем вы и совоскресли верою в силу Бога, Который воскресил Его из мертвых*». Колоссянам 2:12. {ПТУК 3 мая 1894 г., с. 276.8}

16. Предтеча Христа был строго воздержан, и таким образом мы узнаем, что воздержанность будет главной чертой тех, кто готовит путь Господу. Его жизнь подчеркивала его учение. **Он был живым протестом против экстравагантной жизни**. **Служители и религиозные работники, которые следуют популярным обычаям в еде и питье, особенно в выпивке, будут считаться «хорошими парнями» в мире, но они не повлияют на него во благо. Мир любит проповедников, чья жизнь дает молчаливую санкцию мирским привычкам**.

**17. Иоанн Креститель не шел на компромисс с миром, думая таким образом завоевать его для Христа**. **Он проповедовал простую истину, какой бы непопулярной она ни была, и принимал последствия**. Так и те, кто искренне занимается делом, которое он начал, будут провозглашать истину и всю правду, даже если она будет непопулярна и если люди, занимающие самые высокие посты, будут оскорблены. Иисуса с радостью слушали не правители, а простой народ.

УАЙТ (О Христе): «Иисус сказал: «Не принимаю славы от человеков». **Он не нуждался во влиянии синедриона или его одобрении**. **Он не мог получить никакой чести от их одобрения**. **Он был наделен честью и властью Небес**. **Если бы Он хотел этого, ангелы пришли бы оказать Ему почтение; Отец снова засвидетельствовал бы Его Божественность**. Но ради них самих, ради народа, чьими лидерами они были, Он хотел, чтобы **иудейские правители распознали Его характер и получили благословения**, которые Он пришел принести им. {212.3}»

18. Наконец, секрет верности Иоанна истине мы находим в том, что он был исполнен Святого Духа. Иоанн шел перед Господом «*в духе и силе Илии*». «*Дух свидетельствует о Нем, потому что Дух есть истина*». 1-е Иоанна 5:6. Так и те, кто готовит путь Господу, провозглашая заповеди Божьи и веру Иисуса, могут делать это в действительности только под водительством Святого Духа и исполняясь Им. Таково обетование Спасителя, чтобы люди были свидетелями Его. Именно это делает крещение чем-то большим, чем просто форма: «*Ибо все мы одним Духом крестились в одно тело, Иудеи или Еллины, рабы или свободные, и все напоены одним Духом*.» (1 Кор. 12:13).

19. Когда ушли посланники, которых Иоанн послал из своей темницы, чтобы спросить Иисуса, действительно ли Он Мессия, Иисус сказал народу, Матфей 11:9-11 «*Что же смотреть ходили вы? пророка? Да, говорю вам, и больше пророка. Ибо он тот, о котором написано: се, Я посылаю Ангела Моего пред лицем Твоим, который приготовит путь Твой пред Тобою. Истинно говорю вам: из рожденных женами не восставал больший Иоанна Крестителя; но меньший в Царстве Небесном больше его*».

20. Имея перед собой это свидетельство, мы можем с полным основанием утверждать, что Иоанн Креститель был не просто человеком. Под этим мы не подразумеваем, что он был божественным или что он как существо был чем-то большим, чем любой человек, **но он был воплощением великого движения, которое было больше, чем любой человек, и которое продолжалось после смерти человека и продолжается сегодня**.

21. «*И он проходил по всей окрестной стране Иорданской, проповедуя крещение покаяния для прощения грехов, как написано в книге слов пророка Исаии, который говорит: глас вопиющего в пустыне*» Луки 3:3,4.

22. Из этого мы видим, что весть, о которой говорит пророк Исаия, - это весть об отпущении грехов.

23. Малахия 4:5,6 «*Вот, Я пошлю к вам Илию пророка пред наступлением дня Господня, великого и страшного. И он обратит сердца отцов к детям и сердца детей к отцам их, чтобы Я, придя, не поразил земли проклятием. [или «полным уничтожением»*].

**24. Это самое простое из возможных заявлений о том, что работа Иоанна Крестителя длится до пришествия Господа во славе**. Если мы не знаем этого факта, мы не можем изучать рассказ о его работе с реальной пользой; но когда мы узнаем, что **его весть - это весть для нашего времени, вплоть до последнего дня испытания грешников, тогда мы будем знать, что нам нужно делать и как мы должны это делать**.

25. Евангелие от Луки 3 2 ... *был глагол Божий к Иоанну, сыну Захарии, в пустыне*. **Он был один, но знал слово Господне, когда оно приходило к нему, и ему не нужно было идти в Иерусалим, советоваться со священниками и докторами закона, чтобы узнать, действительно ли это было слово Господне**, пришедшее к нему. Если бы он так поступил, они наверняка сказали бы ему, что он заблуждается и что ему следует пройти у них тщательный курс обучения, прежде чем он решится начать проповедовать.

**26. Мы точно знаем, что они ничего не знали о его работе и не признавали, что она от Бога.**

27. Псалом 18:8 *Закон Господа совершен, укрепляет душу; откровение Господа верно, умудряет простых*. («просвещает глаза», перевод KJV). Так что Слово Божье помогает прозреть даже слепым, если они принимают его, когда оно приходит к ним. **Поэтому каждый может знать Слово Господне и понимать, что оно говорит ему и чего требует от него, так же как и Иоанн Креститель.**

**28. Иоанн Креститель был величайшим пророком, который когда-либо жил, но он не предсказывал никаких будущих событий. Он просто цитировал Писание и предупреждал людей о необходимости покаяться в своих грехах. Он не совершил ни одного чуда**: Иоанн 10 41 «*Многие пришли к Нему и говорили, что Иоанн не сотворил никакого чуда, но все, что сказал Иоанн о Нем, было истинно*».

29. Иоанн проповедовал истину в том виде, в каком она записана в Библии. Таким образом, это должно быть характерно для всех тех, кто, живя в последние дни, готов к пришествию Господа и дает другим знания, чтобы и они были готовы.

30. Давайте посмотрим из Писания, что это именно так. По повелению Господа Моисей в пустыне избрал семьдесят старейшин Израиля и поставил их вокруг скинии;

31. Числа 11:25-29 «*И сошел Господь в облаке, и говорил с ним, и взял от Духа, Который на нем, и дал семидесяти мужам старейшинам. И когда почил на них Дух, они стали пророчествовать, но потом перестали. Двое из мужей оставались в стане, одному имя Елдад, а другому имя Модад; но и на них почил Дух [они были из числа записанных, только не выходили к скинии], и они пророчествовали в стане. И прибежал отрок и донес Моисею, и сказал: Елдад и Модад пророчествуют в стане. В ответ на это Иисус, сын Навин, служитель Моисея, один из избранных его, сказал: господин мой Моисей! запрети им. Но Моисей сказал ему: не ревнуешь ли ты за меня? о, если бы все в народе Господнем были пророками, когда бы Господь послал Духа Своего на них*!»

32. Это было не праздное желание, а указание на то, что могло бы быть; и какой бы дар можно было бы получить от Господа, он должен быть получен. То, что такое положение вещей, которого желал Моисей, возможно и должно существовать в церкви, видно из слов апостола Павла: 1-е Коринфянам 14:1-5 «*Достигайте любви; ревнуйте о дарах духовных, особенно же о том, чтобы пророчествовать. Ибо кто говорит на незнакомом языке, тот говорит не людям, а Богу; потому что никто не понимает его, он тайны говорит духом; а кто пророчествует, тот говорит людям в назидание, увещание и утешение. Кто говорит на незнакомом языке, тот назидает себя; а кто пророчествует, тот назидает церковь. Желаю, чтобы вы все говорили языками; но лучше, чтобы вы пророчествовали*».

33. Ст. 24-25: «*Но когда все пророчествуют, и войдет кто неверующий или незнающий, то он всеми обличается, всеми судится. И таким образом тайны сердца его обнаруживаются, и он падет ниц, поклонится Богу и скажет: истинно с вами Бог*». Стих 31: «*Ибо все вы можете пророчествовать один за другим, чтобы все научились, и все утешились*».

34. Читайте дальше: когда апостол Иоанн на острове Патмос собирался поклониться ангелу, показавшему ему чудесные вещи, ангел сказал: Откровение 19:10 «*Я пал к ногам его, чтобы поклониться ему; но он сказал мне: смотри, не делай сего; я сослужитель тебе и братьям твоим, имеющим свидетельство Иисусово. Богу поклонись; ибо свидетельство Иисусово есть дух пророчества*»

35. Теперь добавьте к этому: Откровение 12:17 «*И рассвирепел дракон на жену, и пошел, чтобы вступить в брань с прочими от семени ее, сохраняющими заповеди Божии и имеющими свидетельство Иисуса Христа*».

**36. Отсюда ясно, что те же самые люди, которые соблюдают заповеди Божьи, имеют и Дух пророчества**; и несомненно, что весь народ Божий будет соблюдать заповеди Божьи; поэтому также несомненно, что каждый из людей, готовых принять Господа, когда Он придет, завершив работу, которую Он поручил им выполнить, будет иметь Дух пророчества.

37. Пусть никто не заблуждается на этот счет; не будет никакой опасности ошибиться, если мы будем помнить о том, что такое Дух пророчества. Люди в целом имеют фиксированное и узкое представление о том, что такое пророк и что такое Дух пророчества. **Пророк - это тот, кто говорит от имени Бога**. Господь сказал Моисею: Исход 7:1 *Но Господь сказал Моисею: смотри, Я поставил тебя Богом фараону, а Аарон, брат твой, будет твоим пророком*.

38. Теперь прочитайте о том, как Аарон связан с Моисеем и в чем должна была заключаться его работа: Исход 4:15 «*ты будешь ему говорить и влагать слова [Мои] в уста его, а Я буду при устах твоих и при устах его и буду учить вас, что вам делать;
и будет говорить он вместо тебя к народу; итак он будет твоими устами, а ты будешь ему вместо Бога*».

39. Аарон был устами Моисея, чтобы говорить за него все, что он хотел сказать. Моисей наставлял народ через Аарона. **Это сделало Аарона пророком Моисея**. **Так и тот, кто принимает слова Божьи в Его уста и говорит их народу, является Божьим пророком**. Он может не предсказывать никаких будущих событий, но он будет говорить слова Божьи.

- 1 Петра 4:10 *Если кто говорит, пусть говорит как оракул Божий* (пер. с анг. дословно)

- Иоанн 3 34 «*ибо Тот, Которого послал Бог, говорит слова Божии*».

**40. Таким образом, все люди Божьи могут и должны пророчествовать, и пока они этого не делают, они не дают миру свидетельства, которое Бог хотел бы, чтобы они давали; они не свидетельствуют о Христе**. Бог дает Духа, чтобы все могли говорить Его слова и быть верными свидетелями.

41. Еще дальше: 1-я Царств 9: 9 «*Прежде у Израиля, когда кто-нибудь шел вопрошать Бога, говорили так: "пойдем к прозорливцу"; ибо тот, кого называют ныне пророком, прежде назывался прозорливцем*».

**42. Провидец, прозорливец - это просто тот, кто видит. Теперь Бог хочет, чтобы все Его люди видели, ибо Он говорит в послании для последних дней**, Откровение 3: 18 «*глазною мазью помажь глаза твои, чтобы видеть*».

**43. Тот, кто может видеть, узнает Слово Божье, когда оно приходит к нему, и Слово само сделает его зрячим, если он только с радостью примет его**. Так и все люди Божьи будут провидцами и прозорливцами, знающими волю Божью, различающими знамения времени и возвещающими миру истину. Тот, кто не имеет Духа пророчества, не может различать этот Дух; ибо: 1-е Коринфянам 2:14 «*Душевный человек не принимает того, что от Духа Божия, потому что он почитает это безумием; и не может разуметь, потому что о сем надобно судить духовно. Но духовный судит о всем*».

44. Пусть никто не думает, что этот дар приходит произвольно или что кто-то может обладать им, просто заявив, что он у него есть, или каким-то простым исповеданием, которое он может сделать. **Дух пророчества - удел только тех, кто соблюдает заповеди Божьи**, - не тех, кто имеет вид, что соблюдает заповеди, заметьте, а тех, кто действительно их соблюдает.

45. Кто внимает обличению и наставлению заповедей Божиих, тот получит в изобилии Духа Божия и познает волю Божию, ибо: Иоанн 7:17 *кто хочет творить волю Его, тот узнает о сем учении.*

46. Здесь мы видим великий урок, который можно извлечь из истории о работе Иоанна Крестителя. То, чего Бог ждет сегодня, - это народ, объединенный не формальным вероисповеданием, а единым Духом, и поэтому говорящий об одном и том же: 1 Коринфянам 1:10 *Умоляю вас, братия, именем Господа нашего Иисуса Христа, чтобы все вы говорили одно, и не было между вами разделений, но чтобы вы соединены были в одном духе и в одних мыслях*.

47. Народ, исполненный Духа, видящий свет в Божьем свете и отражающий этот свет другим. Весть Иоанна Крестителя - проповедь крещения покаяния для прощения грехов - никогда не была так необходима, как сегодня, но она не может быть дана иначе, как теми, кто знает Слово Божье, когда оно приходит к ним, и кто является провидцем. Они должны получать Слово непосредственно от Бога, а не от кого-то другого, и в первую очередь они должны **принимать Слово как обличение грехов своей собственной жизни**.