## Никодим и плотская природа

## ГЛАВА 17. Никодим

Основана на

Ев. Иоанна 3:1-17

Никодим занимал высокое положение в иудейском народе. Он был высокообразован, **обладал незаурядными талантами** и являлся почетным членом синедриона. **Вместе с другими он был взволнован учением Иисуса**. Хотя он был богат, образован и пользовался почетом, его **странным образом привлек** смиренный Назарянин. **Уроки, звучавшие из уст Спасителя, произвели на него сильное впечатление**, и он захотел узнать больше об этих удивительных истинах. {167.1}

Проявление власти Христа при очищении храма вызвало решительную ненависть священников и правителей. Они боялись власти этого незнакомца. **Такую дерзость со стороны безвестного галилеянина нельзя было терпеть**. **Они стремились покончить с Его работой**. Но не все были согласны с этой целью. Некоторые боялись выступить против Того, Кто был так явно движим Духом Божьим. **Они помнили, как пророки были убиты за обличение грехов вождей Израиля**. Они знали, что рабство иудеев перед языческим народом было результатом их упрямства в отвержении Божьих обличений. **Они боялись, что, замышляя заговор против Иисуса, священники и правители идут по стопам своих отцов и навлекают на народ новые беды**. **Никодим разделял эти чувства**. На совете синедриона, когда рассматривался вопрос о том, как поступить с Иисусом, Никодим посоветовал проявить осторожность и умеренность. **Он сказал, что если Иисус действительно наделен властью от Бога, то отвергать Его предупреждения будет опасно**. **Священники не посмели пренебречь этим советом и до поры до времени не предпринимали никаких открытых мер против Спасителя**. {167.2}

С тех пор как он услышал Иисуса, **Никодим с волнением изучал пророчества о Мессии**; и **чем больше он искал, тем сильнее становилась его уверенность в том, что это Тот, Кто должен прийти**. Вместе со многими другими израильтянами **он был сильно огорчен осквернением храма**. **Он был свидетелем сцены, когда Иисус изгнал покупателей и продавцов**; он видел чудесное проявление Божественной силы; он видел, как Спаситель принимал нищих и исцелял больных; он видел их радостные взгляды и слышал их слова хвалы. У него не было сомнений в том, **что Иисус из Назарета был Посланником Божьим**. {168.1}

**Он очень хотел побеседовать с Иисусом, но не решался обратиться к Нему открыто**. Для правителя Иудеи было бы слишком **унизительно признать себя в симпатии к учителю**, **который пока еще так мало известен**. А если бы **о его визите стало известно синедриону, это навлекло бы на него презрение и осуждение**. Он решил **провести тайную беседу, оправдывая это тем, что если он пойдет открыто, то другие могут последовать его примеру**. Узнав с помощью тщательных (особых) расспросов о месте уединенного пребывания Спасителя на Елеонской горе, он дождался, пока город погрузится в тихий сон, и затем нашел Иисуса. {168.2}

**В присутствии Христа Никодим почувствовал странную робость, которую постарался скрыть под напускным спокойствием и достоинством**. «Равви! — сказал он, — **мы знаем**, что Ты — Учитель, пришедший от Бога; ибо таких чудес, какие Ты творишь, никто не может творить, если не будет с ним Бог». Говоря о редких дарах Христа как учителя, а также о Его удивительной силе творить чудеса, он надеялся подготовить почву для дальнейшей беседы. **Его слова должны были выражать доверие, но на самом деле они выражали неверие**. **Он не признавал Иисуса Мессией, а лишь учителем, посланным от Бога**. {168.3}

Не обращая внимания на это приветствие, Иисус обратил Свой взор на собеседника, **словно читая его душу**. В Своей бесконечной мудрости **Он видел перед Собой искателя истины**. Он знал цель этого визита и, желая углубить убеждение, которое уже пребывало в уме Его слушателя, перешел непосредственно к делу, сказав торжественно, но доброжелательно: «Истинно, истинно говорю тебе: если кто не родится свыше, не может увидеть Царствия Божия» (Иоанна 3:3). {168.4}

Никодим пришел к Господу, думая вступить с Ним в спор, но Иисус открыл ему основополагающие принципы истины. Он сказал Никодиму: тебе нужны не столько теоретические знания, как духовное возрождение. **Тебе нужно не удовлетворить свое любопытство, а обрести новое сердце**. **Ты должен получить новую жизнь свыше, прежде чем сможешь оценить небесные вещи**. Пока не произойдет это изменение, делающее все новым, **для тебя не будет никакой пользы от обсуждения со Мной Моих полномочий или Моей миссии**. {171.1}

Никодим слышал проповедь Иоанна Крестителя о покаянии, крещении и указании народу на Того, Кто должен крестить Святым Духом. **Он и сам чувствовал, что иудеям не хватает духовности, что ими в значительной степени управляют фанатизм и мирские амбиции**. **Он надеялся, что с приходом Мессии ситуация изменится к лучшему**. Однако **испытующая сердце весть Крестителя не смогла убедить Никодима в его греховности**. Он был строгим фарисеем и гордился своими добрыми делами. Его почитали за **благожелательность**, за то, что **он поддерживал служение в храме**, и **он чувствовал себя уверенным в Божьей благосклонности**. Но он **был потрясен мыслью о Царстве, слишком чистом и совершенном, чтобы он мог увидеть его в своем нынешнем состоянии**. {171.2}

**Образ «рождения свыше», который использовал Иисус, был знаком Никодиму**. Новообращенных из язычества в веру Израиля часто сравнивали с новорожденными детьми. Поэтому **он должен был понять, что слова Христа не следует воспринимать в буквальном смысле**. Но так как **Никодим** был израильтянином по рождению, то **считал, что место в Царстве Божьем ему обеспечено**. **Он чувствовал, что ему не нужно ничего менять**. Отсюда его удивление по поводу слов Спасителя. **Его раздражало то, что они были обращены к нему самому**. **Гордость фарисея боролась с честным желанием искателя истины**. Никодима озадачило то, что **Христос говорил с ним без того почтения, которое надо было оказывать ему, как руководителю Израиля**. {171.3}

Удивленный, он потерял самообладание и ответил Христу словами, полными иронии: «Как может человек родиться, будучи стар?» Когда режущая истина достигла его сознания, Никодим поступил так, как поступают многие другие люди. **Он подтвердил тот факт, что душевный человек не принимает дарованное Духом Божьим**. **Ничто в нем не откликается на духовное**, поскольку духовное постигается духовно. {171.4}

Но **Спаситель не стал отвечать аргументами на аргументы**. Подняв Свою руку с торжественным, спокойным достоинством, Он с еще большей уверенностью изложил истину: «Истинно, истинно говорю тебе: если кто не родится от воды и Духа, не может войти в Царствие Божие». **Никодим знал, что Христос здесь говорил о водном крещении и обновлении сердца Духом Божьим**. **Он был уверен, что находится в присутствии Того, о Ком предсказывал Иоанн Креститель**. {171.5}

Иисус продолжал: «Рожденное от плоти есть плоть, а рожденное от Духа есть дух». Сердце по природе своей зло, и «Кто родится чистым от нечистого? Ни один» (Иов 14:4). **Никакие человеческие изобретения не могут найти средство для грешной души**. «Плотские помышления суть вражда против Бога; ибо закону Божию не покоряются, да и не могут». «Ибо из сердца исходят злые помыслы, убийства, прелюбодеяния, любодеяния, кражи, лжесвидетельства, хуления» (Римлянам 8:7; Матфея 15:19). **Сердце должно быть очищено, прежде чем из него потекут чистые источники. Тот, кто пытается достичь небес своими делами, соблюдая закон, пытается сделать невозможное**. Нет безопасности для тех, кто придерживается лишь законнической религии, формы благочестия. **Жизнь христианина - это не изменение или улучшение прежней, а преобразование природы**. Это смерть для себя и греха, и совершенно новая жизнь. Это изменение может произойти только благодаря действенной работе Святого Духа. {172.1}

Никодим все еще пребывал в недоумении, и Иисус использовал ветер, в качестве иллюстрации Своих слов: «Дух дышит, где хочет, и голос его слышишь, а не знаешь, откуда приходит и куда уходит: так бывает со всяким, рожденным от Духа». {172.2}

Ветер шумит в ветвях деревьев, шелестит листьями и цветами; но он невидим, и никто не знает, откуда он приходит и куда уходит. То же самое можно сказать и о действии на сердце Духа Святого. Его можно объяснить не больше, чем движение ветра. Человек может быть и не в состоянии назвать точное время или место, или проследить все обстоятельства процесса своего обращения; но это не доказывает, что он не обращен. **С помощью невидимой силы, подобной ветру, Христос постоянно работает над сердцем**. Мало-помалу, возможно, неосознанно для человека, получающего обращение, **оказываются влияния, которые стремятся привлечь душу ко Христу**. **Это достигается благодаря размышлению о Нем, читая Писание** или слушая слово от живого проповедника. **Внезапно**, когда Дух приходит с более непосредственным призывом, душа с радостью отдает себя Иисусу. Многие называют это внезапным обращением; но **это результат долгих призывов Духа Божьего, следствие Его терпеливого, и длительного труда** {172.3}

Хотя ветер сам по себе невидим, он производит эффект, который можно увидеть и почувствовать. Так и **работа Духа над душой проявляется в каждом поступке того, кто ощутил его спасительную силу**. Когда Дух Божий **овладевает сердцем, он преображает жизнь**. Греховные мысли отбрасываются, от злых дел отказываются; любовь, смирение и мир занимают место гнева, зависти и раздоров. Радость занимает место печали, а лицо отражает свет небес. Никто не видит руки, поднимающей бремя, и не видит света, сходящего с небес. Благословение приходит, когда душа верой сдаётся Богу (*ред. капитулирует*). Тогда та сила, которую не может увидеть ни один человеческий глаз, создает новое существо по образу и подобию Божьему. {173.1}

**Постичь дело искупления невозможно для ограниченных умов**. Его тайна превосходит человеческое познание, но **тот, кто переходит от смерти к жизни, осознает, что это Божественная реальность**. Начало искупления здесь, на земле, мы можем познать на личном опыте, последствия же его простираются в вечность. {173.2}

**Пока Иисус говорил, несколько проблесков истины проникли в разум этого начальника**. **Смягчающее, умиротворяющее влияние Святого Духа произвело впечатление на его сердце**. Однако он не до конца понял слова Спасителя. Его поразила не столько необходимость нового рождения, сколько способ его осуществления. Он удивленно спросил: «Как это может быть?» {173.3}

«Ты — учитель Израилев, и этого ли не знаешь?» - спросил Иисус. Конечно, человек, которому было доверено религиозное обучение народа, не должен быть невежественным в столь важных истинах. Его слова дали понять, что **вместо того, чтобы раздражаться из-за простых слов истины, Никодиму следовало бы иметь о себе весьма скромное мнение**. Однако Христос говорил с таким торжественным достоинством, а **взгляд и тон выражали такую искреннюю любовь**, что **Никодим не обиделся, осознав свое унизительное положение**. {173.4}

Но когда Иисус объяснил, что Его миссия на земле заключается в установлении духовного Царства, а не земного, **Никодим занервничал**. Видя это, Иисус добавил: «Если Я сказал вам о земном, и вы не верите, — как поверите, если буду говорить вам о небесном?». Если Никодим не мог принять учение Христа, иллюстрирующее действие благодати на сердце, то как он мог постичь природу Его славного небесного Царства? **Не понимая природы работы Христа на земле, он не мог понять Его работу на Небе**. {173.5}

Иудеи, которых Иисус изгнал из храма, утверждали, что они дети Авраама, но они бежали от присутствия Спасителя, потому что не могли вынести славы Божьей, которая была явлена в Нем. Таким образом, они показали, что **не были подготовлены благодатью Божьей участвовать в священных службах храма**. **Они ревностно следили за внешней святостью, но пренебрегали святостью сердца**. **Придерживаясь буквы закона, они постоянно нарушали его дух**. Они очень нуждались в той самой перемене, которую Христос объяснял Никодиму, - **в новом нравственном рождении**, в **очищении от греха**, в **обновлении познания и святости**. {173.6}

Слепоте Израиля в отношении работы возрождения не было оправдания. Под вдохновением Святого Духа Исаия написал: «Все мы сделались — как нечистый, и вся праведность наша как запачканная одежда». Давид молился: «Сердце чистое сотвори во мне, Боже, и дух правый обнови внутри меня». И через Иезекииля было дано обетование: «И дам вам сердце новое, и дух новый дам вам; и возьму из плоти вашей сердце каменное, и дам вам сердце плотяное. Вложу внутрь вас Дух Мой и сделаю то, что вы будете ходить в заповедях Моих и уставы Мои будете соблюдать и выполнять» (Исаия 64:6; Псалом 50:12; Иезекииль 36:26, 27). {174.1}

Никодим читал эти места Писания с затуманенным разумом, **но теперь он начал понимать их смысл**. Он увидел, что **самое строгое послушание букве закона, применяемое к внешней жизни, не может дать человеку право войти в Царство Небесное**. По оценкам людей его жизнь была справедливой и честной; **но в присутствии Христа он чувствовал, что его сердце нечисто, а жизнь порочна**. {174.2}

**Никодима влекло к Христу**. Когда Спаситель объяснял ему, что такое новое рождение, **он жаждал, чтобы эта перемена произошла в нем самом**. Какими средствами это можно сделать? Иисус ответил на невысказанный вопрос: «И как Моисей вознес змию в пустыне, так должно вознесену быть Сыну Человеческому, дабы всякий, верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную». {174.3}

Этот образ был знаком Никодиму. **Символ поднятого змея прояснил для него миссию Спасителя**. Когда израильский народ умирал от жала ядовитых змей, Бог велел Моисею сделать медного змея и поставить его на возвышенное место посреди общины. **Затем по всему стану прозвучало слово**, что все, кто посмотрит на змея, останутся живы. Люди прекрасно понимали, что сам по себе змей не имеет силы помочь им. **Он был символом Христа**. Как образ, сделанный **по подобию змеев-губителей**, был вознесен для их исцеления, так и **Тот, Кто был сделан «в подобии плоти греховной», должен был стать их Искупителем** (Римлянам 8:3). **Многие израильтяне считали, что служение жертвоприношений само по себе обладает силой**, **способной освободить их от греха**. Бог хотел научить их, что оно имеет не больше ценности, чем тот медный змей. Это должно было **привести их умы к Спасителю**. Будь-то исцеление ран или прощение грехов, они **ничего не могли сделать сами, кроме как проявить свою веру в Дар Божий**. Они **должны были смотреть и жить**. {174.4}

Ужаленные змеями могли промедлить и не взглянуть во время на символ. Они могли задаться вопросом, как этот медный змей может им помочь. **Они могли потребовать научного объяснения**. Но объяснения не последовало. **Они должны были принять слово Божье**, данное им через Моисея. Отказаться взглянуть – означало умереть. {175.1}

**Душа просвещается не через споры и дискуссии**. Мы должны смотреть и жить. **Никодим принял урок и унес его с собой**. **Он стал исследовать Писание по-новому**, не для обсуждения теории, а **для того, чтобы получить жизнь для души**. Он начал видеть Царство Небесное, **когда подчинился водительству Святого Духа**. {175.2}

Сегодня тысячи людей нуждаются в том, чтобы научиться той же истине, которая была преподана Никодиму посредством медного змея. **Они полагаются на то, что их послушание закону Божьему сделает Господа благосклонными к ним**. Когда им предлагают **взирать на Иисуса и верить**, что **Он спасает их исключительно по Своей благодати**, **они восклицают: «Как это может быть?»** {175.3}

Подобно Никодиму, **нам следует войти в жизнь, ощущая себя самыми большими грешниками**. Кроме Христа, «нет другого имени под небом, данного человекам, которым надлежало бы нам спастись» (Деяния 4:12). **Через веру мы получаем благодать Божью, но вера не является нашим Спасителем**. **Она ничего не зарабатывает**. **Она - рука, которой мы хватаемся за Христа и присваиваем Его заслуги, как средство от греха**. И **мы не можем даже покаяться без помощи Духа Божьего**. Писание говорит о Христе: «Его возвысил Бог десницею Своею в Начальника и Спасителя, дабы дать Израилю покаяние и прощение грехов» (Деяния 5:31). **Покаяние исходит от Христа** так же истинно, как и **прощение**. {175.4}

Как же нам спастись? «Как Моисей вознес змию в пустыне», так и Сын Человеческий вознесся, и каждый, кто был обманут и укушен змеем, может посмотреть и жить. «Вот Агнец Божий, Который берет на Себя грех мира» (Иоанна 1:29). **Свет, сияющий с креста, открывает Божью любовь.** **Его любовь влечет нас к Себе**. **Если мы не будем противиться этому влечению, мы будем приведены к подножию Его креста в раскаянии за грехи**, **распявшие Спасителя**. Тогда **Дух Божий через веру производит в душе новую жизнь**. **Мысли и желания становятся послушными воле Христа**. **Сердце и разум заново создаются** по образу Того, Кто действует в нас, чтобы все покорить Себе. **Тогда закон Божий будет записан в разуме и сердце**, и мы можем сказать вместе с Христом: «Я желаю исполнить волю Твою, Боже мой» (Псалом 39:9). {175.5}

В беседе с Никодимом Иисус раскрыл план спасения и Свою миссию в этом мире. **Ни в одной из Своих последующих бесед Он не объяснял так полно, шаг за шагом, работу, которая должна была быть произведена в душах всех, кто хочет наследовать Царство Небесное**. В самом начале Своего служения **Он открыл истину члену Синедриона**, наиболее восприимчивому уму и **являлся учителем народа**. Но лидеры Израиля не приняли свет. **Никодим скрыл истину в своем сердце, и в течение трех лет не было заметно никаких плодов**. {176.1}

Но **Иисус знал почву, в которую Он бросил семя**. Слова, сказанные ночью единственному слушателю на одинокой горе, не пропали даром. **Некоторое время Никодим не признавал Христа публично, но наблюдал за Его жизнью и размышлял над Его учением**. **В совете Синедриона он неоднократно срывал планы священников по Его уничтожению**. Когда Иисус, наконец был вознесен на крест, Никодим вспомнил полученное на Елеонской горе наставление: «И как Моисей вознес змию в пустыне, так должно вознесену быть Сыну Человеческому, дабы всякий, верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную». Свет от этой тайной беседы **осветил крест на Голгофе**, и **Никодим увидел в Иисусе Искупителя мира**. {176.2}

**После вознесения Господа**, когда **ученики были рассеяны гонениями**, **Никодим смело выступил вперед**. Он **использовал свое богатство для поддержания молодой церкви**, которая, как ожидали иудеи, должна была исчезнуть со смертью Христа. В опасное время тот, кто был так осторожен и сомневался, **стал тверд как скала**, поддерживая веру учеников и предоставляя средства для продолжения работы Евангелия. **Его презирали и гнали те, кто в иные дни оказывал ему почтение**. **Он стал беден в благах этого мира, но не поколебался в вере, начало которой было положено в той ночной беседе с Иисусом**. {177.1}

**Никодим рассказал Иоанну историю этой беседы**, пером, которого она была записана для наставления миллионов. Истины, преподанные в ней, сегодня так же важны, как и в ту торжественную ночь на тенистой горе, когда иудейский правитель пришел узнать путь жизни от скромного галилейского Учителя. {177.2}