**Тема: Об искушениях и огненных испытаниях. Штампы или все глубже?**

1. Чтобы понять тему об искушениях, ее лучше изучать на наглядном примере, то есть изучая жизнь Христа. И лучше всего, это посмотреть на уроки когда Сам Христос был искушаем.

2. Тема крещения Христа и Его искушение от дьявола очень взаимосвязаны.

ВОПРОС: Почему Он крестился? Почему Иисус принял крещение от рук Иоанна?

3. Мы знаем ответ, мы изучали в прошлый раз, потому что Он был представителем всего человечества, и это нужно было для всего человечества.

4. Сам Иисус ответил на вопрос, зачем крестится, так: Матфея 3:15 ...*для исполнения всякой правды*.

**5. В жизни Иисуса из Назарета есть такие глубины и ширина, которые еще никто не исследовал**. В этом действии мы видим Его как единое целое с теми, кого Он пришел искупить. Мы должны помнить, что, хотя Он был Богом, Он был и Богочеловеком. Римлянам 8 3 *[Он был] в подобии плоти греховной*.

6. Более того, Галатам 4 4 «...*соделался под законом*», - **на Нем лежал грех всего мира, и Он чувствовал себя подавленным им так, как ни один человек ни до, ни после не чувствовал себя так за свои собственные грехи**. **Но Он отдал Свои члены в качестве орудия праведности, как это должны делать мы, и указал на Свое полное принятие жизни Отца. Он заявил, что живет по Отцу, а мы должны жить по Нему**: Иоанна 6 57 *Как послал Меня живый Отец, и Я живу Отцем, так и ядущий Меня жить будет Мною*..

**7. Только так может исполниться вся праведность, и даже Христос ничего не мог сделать Сам.** Здесь находится самое сильное звено, связывающее нас с Ним. **Он стал единым с нами в нашем грехе, чтобы мы могли быть едины с Ним в Его праведности**. Тот факт, что Он исполнил всю праведность, является доказательством того, что и мы в Нем можем иметь ту же полноту.

8. Иисус получил высший знак одобрения, который только могут дать небеса, а затем последовало искушение. В этом мире необходимо, чтобы в течение некоторого времени мы были... 1 Петра 1 6,7 ... «*поскорбев теперь немного, если нужно, от различных искушений, дабы испытанная вера ваша оказалась драгоценнее гибнущего, хотя и огнем испытываемого золота, к похвале и чести и славе в явление Иисуса Христа*».

9. Иаков 1 2-4 «*С великою радостью принимайте, братия мои, когда впадаете в различные искушения, зная, что испытание вашей веры производит терпение; терпение же должно иметь совершенное действие, чтобы вы были совершенны во всей полноте, без всякого недостатка*».

10. Поэтому, Евреям 2 10, 11 *для Которого все и от Которого все, приводящего многих сынов в славу, вождя спасения их совершил через страдания.* *Ибо и освящающий и освящаемые, все — от Единого; поэтому Он не стыдится называть их братиями*

11. Иисус, Филиппийцам 2 7 ... *приняв образ раба*, - должен был пройти через все то, что приходится терпеть самому низкому слуге. Приняв человеческую плоть, Он должен был понести все немощи плоти, и именно для этого Он пришел.

ВОПРОС: Зачем все это надо?

**12. Искушения необходимы, чтобы смирить нас и научить нашей зависимости от Бога.** Пусть страдающий от искушений помнит из опыта Христа, что искушения не доказывают, что он не сын Божий. Помните также, что Дух Божий вел Иисуса в пустыню искушений.

- Евреям 2 18 *Ибо, как Сам Он претерпел, быв искушен, то может и искушаемым помочь.*

- Исаия 53 5 *Он изъязвлен был за грехи наши и мучим за беззакония наши; наказание мира нашего было на Нем, и ранами Его мы исцелились.*

13. Его победа - это наша победа, потому что Он понес на Себе наши грехи. Поэтому, если мы будем помнить о Его искушениях, Его испытаниях и Его победе, мы сможем избавить себя от многих проблем: 1 Иоанна 5 [RV] 4 *Сия есть победа, победившая мир, вера наша.*

14. Главным искушением, которое пришлось пережить Христу, и которое дважды повторялось, было сомнение в том, что Он действительно Сын Божий. **Не совершайте ошибку, считая это легким делом. Это была борьба не на жизнь, а на смерть, и у Иисуса было сильное искушение усомниться в словах, которые Он услышал при Своем крещении**, Матфея 3 17 *Сей есть Сын Мой возлюбленный, в Котором Мое благоволение*, - и усомниться в Своей миссии.

15. Помните об этом: Евреям 4 15 *«[Он] подобно нам, искушен во всем*», - и что никакие искушения не приходили к Нему, кроме тех, которые обыкновенно бывают у людей. Но к Нему пришло всякое искушение, какое когда-либо приходит к человеку. Поэтому не забывайте, что **ни у одного человека не было чувства уныния или сомнения, которое не угнетало бы Господа Иисуса**.

16. Первое искушение, естественно, было связано с аппетитом. Где человек потерял свое господство, там он должен его и обрести. **Тот, кто может контролировать свой аппетит, может победить все**. **Человек, который во Христе является абсолютным хозяином самого себя, всего своего тела, является хозяином всего мира**. Ему дано... Откровение 2 26 ...власть над народами (пер. KJV).

17. Это как раз тот вопрос, к которому большинство людей относится наиболее трепетно. Они любят слушать о Евангелии, но им не нравится слышать что-либо о победе над аппетитом. Многие, кто пошел на большие жертвы ради своей профессии, вернутся назад и больше не будут ходить с Господом, когда встанет вопрос о еде и питье. **Люди, которые готовы отказаться от своего положения, чтобы соблюдать субботу, отступают, когда их просят отказаться от какой-нибудь еды, в отношении которого они являются рабами**. Как же здорово научиться этому!

18. Матфея 4 4 *не хлебом одним будет жить человек, но всяким словом, исходящим из уст Божиих.* **Когда мы довольствуемся одним лишь Словом Божьим, тогда мы действительно общаемся с Ним**.

19. Второе искушение было связано с самонадеянностью. Если сатане не удается заставить нас упасть в одну сторону, то, когда мы отступаем, он старается столкнуть нас в другую. Первое искушение продемонстрировало доверие Иисуса к Отцу, поэтому дьявол хотел извратить это доверие и сделать его самонадеянностью.

**20. Не думайте, что доверие к Богу можно довести до такой крайности, чтобы оно стало самонадеянностью**. Это далеко не так. **Самонадеянность никак не связана с верой**. Оно прямо противоположно ей. Поэтому Иисус не поддался искушению.

21. Его вера в Бога спасла Его от самонадеянности. Правда, **Бог обещал хранить ноги Своих детей от падения, но не тогда, когда они сознательно идут по пути дьявола.** Хранятся те, кто сделал Господа своим убежищем: Псалом 90:1-12 «Живущий под кровом Всевышнего под сенью Всемогущего покоится, говорит Господу: "прибежище мое и защита моя, Бог мой, на Которого я уповаю!"».

22. Обетование исполнилось в случае с Иисусом только потому, что Он не послушался предложения искусителя.

23. Из этих искушений Иисуса можно сделать бесконечное множество выводов, но сейчас будет достаточно того, если мы усвоим, что мы не имеем права использовать свою силу иначе, как в законном деле. «Дерзкие» подвиги, которые скорее следует назвать безрассудством, чтобы показать, как много мы можем сделать или вынести, осуждаются этой победой. Бог дает нам силы в соответствии с нашим днем.

- Второзаконие 33 25 *И как дни твои, так будет и сила твоя*.

- 1-е Коринфянам 10 13 *Вас постигло искушение не иное, как человеческое; и верен Бог, Который не попустит вам быть искушаемыми сверх сил, но при искушении даст и облегчение, так чтобы вы могли перенести.*

24. Нам не нужно заранее экспериментировать, чтобы узнать, сможем ли мы выдержать испытание, когда оно придет. Матфея 6 34 *довольно для каждого дня своей заботы.* Плач 3 22 *по милости Господа мы не исчезли, ибо милосердие Его не истощилось..*

25. Венцом искушения стало честолюбие, и даже больше, чем честолюбие, - то самое честолюбие, которое стало причиной падения ангелов. Показав Иисусу все царства мира и славу их, дьявол сказал, Матфея 4 9 *всё это дам Тебе, если, пав, поклонишься мне*..

26. За меньшее многие продали себя дьяволу. Иметь всю землю! Именно для этого Христос пришел на эту землю, и здесь она была свободно предложена Ему. Нет, не свободно, потому что было одно условие, которое лишало предложение всякой ценности, а именно: **Он должен был стать рабом дьявола**. Но раб - не царь, а хозяин этой земли должен быть царем. Иезекииль 21 27 «*Он... правом которого это является*» (перевод kjv), - владеет землей, потому что она принадлежит Ему **по праву праведности**, которой Он обладает.

27. Более того, это не был... Галатам 1 4 тот «*настоящий лукавый век*», которым Бог хотел бы, чтобы человек владел. Христос пришел не для того, чтобы дать его нам, но 4 ...чтобы «*избавить нас от настоящего лукавого века*» (там же)

28. Здесь многие совершают роковую ошибку. Это была... Евреям 2 5 ... будущая вселенная (мир), который Бог подчинил человеку. Земля была новой, свободной от всякого проклятия греха, когда Бог отдал ее человеку. Это наследство праведности, к которому призвал нас Бог. Обещание Аврааму, что он и его потомство будут владеть всем миром, было только через праведность веры (Римлянам 4 18)

**29. Христиане не имеют права претендовать на этот мир в его нынешнем виде**. Христос был доволен тем, что не имел его столько для Себя, чтобы обеспечить место для отдыха Своей головы; так же как Авраам не имел столько места для своей стоянки.

- Лука 9 58 *Иисус сказал ему: лисицы имеют норы, и птицы небесные - гнезда; а Сын Человеческий не имеет, где приклонить голову.*

- Деяния 7 5 *И не дал ему на ней наследства ни на стопу ноги, а обещал дать ее во владение ему и потомству его по нем, когда еще был он бездетен.*

**30. Многие христиане совершают ошибку, думая, что, получив власть в этом мире, они продвинут Царство Божье**. Они воображают, что войнами и сражениями продвинут Царство и ускорят время, когда воля Божья будет исполняться на земле так же, как на небе. Пусть каждый хорошо поймет, что для того, чтобы получить хоть какую-то часть этого мира, он должен повиноваться... 2 Коринфянам 4 4 ... *богу мира сего* (перевод kjv), - *дьяволу*. **В той же мере, в какой церковь приобретает мирскую власть, она теряет духовность, и поэтому, когда церковь - не истинная церковь Христа, а та, что заполняет глаза мира, - получит контроль над всем миром, так что сможет диктовать условия правительствам, она просто станет миром.**

**31. Момент, когда она начнет праздновать то, что он назовет своей победой над миром, будет означать его полное падение под властью дьявола. Остерегайтесь принимать милости от дьявола: за ними всегда тянется крепкая цепь, и каждое звено - ловушка**.

32. Матфея 4 10, 11 «*Тогда Иисус говорит ему: отойди от Меня, сатана, ибо написано: Господу Богу твоему поклоняйся и Ему одному служи. Тогда оставляет Его диавол*…»

33. Здесь была сила, побеждающая мир. Дьявол предлагал Иисусу все царства мира сего, но Иисус, повелев ему уйти, показал, что у Него есть власть, превышающая власть всех царств земли. Он имеет силу и власть над богом этого мира. Эту власть Он дает каждому из Своих последователей. Когда Христос верой поселяется в наших сердцах, мы... Колоссянам 1 11 ... *укрепляясь всякою силою по могуществу славы Его*

34. Он дал Своим ученикам... Луки 9 1 ... *силу и власть над всеми бесами*. Иаков 4 7 *Итак покоритесь Богу; противостаньте диаволу, и убежит от вас*

35. Точно так же, как дьявол подчинялся повелениям Иисуса, он подчинится и нашему слову, если мы... 1 Петра 5 9 ... *мы противостоим ему твердою верою*.

36. Над теми, кто во Христе, он не может иметь больше власти, чем над Самим Христом.

**Огненное испытание**

1. Ранее мы уже рассматривали, вопрос огненного крещения на основании 3 главы Матфея. Было много реакций. Тяжело предавать старые предрассудки, которые укоренились в наших сердцах, но это нужно делать, истина превыше всего.

2. Теперь самое время отметить вопрос об огненном испытании.

ВОПРОС: И теперь у вас должен возникнуть вопрос, а при чем тут огненное испытание к теме об искушениях?

3. Дело все в том, что в Писании в синодальном переводе нет термина «огненное испытание». Есть термин огненное искушение.

ЗАМЕТКА:

- Перевод KJV, - «огненное испытание».

- Нреческий подстрочник – «Любимые не дивитесь в вас горению к испытанию вам делающемуся…».

- Номер Стронга: 4451 ( корневая форма пу'-ро-сис, ). Значение слова таково:

1. испытание огнем, огненное испытание;

2. пожар, огонь (сжигающий что­либо).

**Обзор библейского использования [?]**

1. горящий
	1. горение, при котором металлы обжигаются и восстанавливаются
		1. бедствия или испытания, которые проверяют характер

То, что многие говорили в отношении крещения огнем, как раз применяется к испытанию или искушению огнем.

4. Считаю, что под влиянием Святого Духа перевели переводчики текст в синодальном переводе, потому что он проясняет для меня многое и точен в своей сути процесса. Привычка часто позволяет нам говорить огненное испытание, и мы в принципе понимаем, что за этим стоит, точно также, как мы понимаем что стоит за термином Второй Адама, хотя в Писании Он последний Адам. Нет ошибки в том, называем мы второй Адам или последний, потому что последний и есть второй.

5. Я понимаю, что нет ошибки и в том когда мы говорим огненное испытание, потому что такие слова очень часто употребляются и в Духе пророчестве, оно есть в переводе KJV, но в подстрочном переводе оно не названо «огненное испытание» а звучит как «в вас горению к испытанию вам делающемуся». Также в духе пророчества употребляются и слова «огненное искушение», и если мы верно понимаем, что за этим стоит и как это работает, тогда нет проблем. Но что если мы неверно понимаем суть?

Пример цитаты: «*Но целомудрию и вере Иосифа предстояло пройти через огненное испытание. Жена его господина пыталась склонить молодого человека к нарушению Закона Божьего. До сих пор Иосифа не затронул порок, столь распространенный в той языческой стране.* ***Но это искушение такое неожиданное****, такое сильное и обольстительное — как противостоять ему*?».

ВОПРОС: Так испытание или все таки искушение? Неужели нет разницы?

*- «Господь допускает, чтобы избранные Его* ***претерпели огненное искушение****, чтобы таким образом выяснилось, какой нрав они имеют, и могут ли они стать годными для Его дела».*

6. Обратите внимание как написано в Писании, я беру за основу синодальный перевод: «*Возлюбленные! огненного искушения, для испытания вам посылаемого, не чуждайтесь, как приключения для вас странного,* *но как вы участвуете в Христовых страданиях, радуйтесь, да и в явление славы Его возрадуетесь и восторжествуете*». 1 Петра 4:12, 13.

7. Человек, который понимает, что каждое слово ценно имеет свой смысл и последовательность, увидите в этом тексте следующие факты:

А. Есть огненное искушение – и его источником не является Бог, а значит это не его извечное средство, это то, что стало наблюдаемым явлением в условиях греха, что сопровождает грех. Искушение ходит рядом с грехом, оно его спутник.

Б. Огненное искушение возбуждает, при столкновении с верой Божьей выявляется БОРЬБА, противостояние – и таким образом в мою жизнь приходит испытание. Но испытание чего? Испытание веры. Вера вступает в борьбу с искушением, которое стоит всегда возле греха, и само возбуждение этой веры – прекрасное дело, и суть испытания сводится к тому, что бы эта вера стояла в защите, стойко в схватке не теряя сил. Поэтому используя слова крепкая вера, мы понимаем, что это испытанная вера, прочная вера, сильная вера, побеждающая искушения. Само испытание – это наблюдаемая схватка веры и искушения.

В. Но снова думающий человек спросит, а как вера может проиграть, если она Божья, исходящая от Его божественной природы? В моменте борьбы, маловерие, это не слабость самой веры и даже не ее нехватка, а это комплекс моих личностных влияний на веру, когда она в схватке, что приводят к ее ослаблению. Когда я не правильно влияю на веру я ее ослабляю в момент схватки с искушением. Ослаблять я могу ее:

- своей волей;

- своими умственными и сердечными сомнениями;

- своим нетерпением;

- чувствами, эмоциями, привычками, чужим словом, мнениями, влияниями, не управляемой греховной природой.

Г. По сути, когда мы говорим о крепости веры, и пониманием, что испытание это схватка веры с искушением, то мы говорим об опыте НЕ ОСЛАБЛЕНИЯ ВЕРЫ, и если мы веру не ослабим изнутри – она пришедшая к нам со Христом в сердце – всегда будет побеждать.

Д. И весь вопрос у Господа не с верой, а с тем, что когда я начинаю переживать борьбу веры с искушением, я склонен ослабить веру и остановить борьбу. Борьба мне не комфортна, она не приятна нам по определению.

Ж. И Бог, занимаясь освящением меня, вводя Свое Слово Евангелия в меня, делает на самом деле вот, что: Он производит работу не с моей верой, а с моей волей, эмоциями, чувствами, привычками, и так далее, с тем, что бы все это не мешало и не ослабляло Его веру когда она войдет в схватку с искушением. Мы часто такое положение еще называем смирением, сокрушением. Но это всего лишь состояния нашего полного ослабления, ослабления всего того, что при схватке веры с искушением можем ослабить веру. Поэтому Бог через смирение и опустошение нас, ослабляет нас, чтобы это не повлияло на веру, и чтобы таким образом вера вышла победителем. И вся суть крепости веры сводится не просто к оценки ее прочности самой по себе, а в том, что в жизни того или иного человека, вера беспрепятственно ведет войну и не получает нож в спину, потому что тот, кто раньше был способен нанести вере удар и ослабить ее, находится под влиянием и контролем Бога в таком смирении, опустошении и немощи, что он не способен даже взять в руки нож, не говоря уже о том, чтобы нанести ее в сердце веры.

З. А теперь представьте, когда вера начинает раз за разом побеждать искушение, и человек раз за разом не способен этому помешать под влиянием Бога, что происходит? Вырабатывается привычка и стиль жизни в смирении, и автоматически в победе верою. Вот вам и путь победы над грехом. Вера всегда победительница, она дар Божий, она исходит из божественной природы, и она приходит в наше сердце вместе со Христом. Она прочна как сталь, но весь вопрос будет в том: она будет побеждать или постоянно получать удар в сердце, если будет побеждать, то вот она вера Иисуса в действии если будет получать нож в сердце – это маловерие, это колеблющаяся вера. Но не потому что ее прочность у одного более сильная чем у другого, а потому что один ее ослабляет, а другой настолько ослаблен под влиянием Бога что там всегда победа веры.

К. И весь вопрос сегодня в том, как ослабнуть, как прийти к смирению перед Богом, как опустошить себя, как банкротировать перед Богом, как обессилиться в своей естественной самоправедности? Весть Вечного Евангелия – это как раз ее область работы. Вот почему без Евангелия ничего не будет. Даже самая сильная вера Иисуса – потерпит крушение в вас, если в ваших руках будет нож, и вы окажитесь в борьбе. Вам будет естественно резать веру, вы не пойдете резать искушение, потому что закон греха в вашей плоти родственен тому греху, который оказывает на вас влияние силой искушения.

Л. Вот почему, Иисус побеждал. В схватках Его веры, все остальное было в полном подчинении и под контролем Бога, оно не переступало тех границ, которые бы ослабили Его веру и принесли бы Ему поражение.

М. Вот где работа реформ, формирование привычек, это все просто работа Бога, что бы мы не мешали и не ослабляли веру Божью, которая всегда способна побеждать, если вы не ослабите ее изнутри, не нанесете ей удар в спину, пока она ведет всегда успешную борьбу с искушением.

8. И еще факты, которые подчеркнет человек с этого текста Петра:

- если нет искушения нет и никакого испытания, само наличие проблемы, движения греха в мою сторону в силе искушения – приводит меня в борьбу, только потому, что вера вступает в схватку. Но вера в тебе, она часть твоей сущности – ты не можешь быть сторонним наблюдателем, ты соединен с верой как Христос был соединен с нашим грехом.

- Бог допускает прийти в мою жизнь искушению, чтобы возникла борьба, то есть мое испытание.

Н. А чтобы прийти к опустошению, банкроту, надо прийти не просто к признаю, к убеждению своей глупости и мудрости Божьей. Но это не разовое действо, это состояние. А значит, мне надо иметь всегда ум Христов. Его веру и Его ум.

ВОПРОС: А как вообще связана тема искушения, веры с Умом Иисуса?

9. Обратите внимание, в рассказе Луки об искушении Господа в пустыне есть одно ценнейшее высказывание. Оно звучит так: «*И, окончив всё искушение, диавол отошел от Него до времени*». Луки 4:13. Христос был искушаем ради нас. «*Ибо, как Сам Он претерпел, быв искушен, то может и искушаемым помочь*». Евреям 2:18.

ВОПРОС: **Как Он может помочь нам в искушении?**

**10. Вкладывая в нас Свой разум**, как апостол Павел в Послании к Филиппийцам 2:5 призывает нас позволить Ему это делать «*Ибо в вас должны быть те же чувствования, какие и во Христе Иисусе*». «*Итак, как Христос пострадал за нас плотию, то и вы вооружитесь тою же мыслью; ибо страдающий плотию перестает грешить, чтобы остальное во плоти время жить уже не по человеческим похотям, но по воле Божией*». 1 Петра 4:1, 2. **Поэтому тот, кто вооружен разумом, с которым Христос противостоял искушениям, страдает вместе с Ним и побеждает вместе с Ним**. **Сатана будет яростно искушать нас, но у нас есть утешительная мысль, что, когда мы сопротивляемся с умом Христа, он оставляет нас на время**. **Со временем он вернется к атаке, надеясь застать нас врасплох; но на какое-то время мы можем остаться наедине с Господом, чтобы собрать свежие силы для новой борьбы**. Дьявол убежит от нас, когда мы будем стойко сопротивляться ему в вере; но Христос обещал, что никогда не оставит нас и не покинет. **Благодаря Его постоянному присутствию нам не нужно бояться самых яростных атак противника**.

11. Так вот если мы понимаем это так, нет проблем, когда вы говорите термин «огненное испытание», но если за словами «огненное испытание» - вы подразумеваете что-то другое, какой-то иной процесс – тогда мы с вами не сойдемся в понимании это вопроса, и вы и далее будет использовать слова не понимая смысла.

12. Друзья мои, Евангелие должно выстроить ясность нашего понимания вещей. Я верю, что вся ясность заключена в уме Христа, действующего в нас.

Заметка: Кто-то скажет, надо все покинуть, чтобы минимизировать искушения, которые приходят к нам

А. Пусть никто не обманывает себя мыслью, что, удалившись от общества и общения с людьми, он будет свободен от искушений. **Помните, что Иисус встретил Свои самые жестокие искушения в одиночестве в пустыне**. Лютер в своей монашеской келье страдал от искушений, превосходящих все, что когда-либо приходило к нему в кругу его товарищей. На земле нет места, где человек не подвергался бы искушениям, и уединение в монашеской обители или пещере отшельника не дает от них никакого иммунитета. **Бог поместил людей в мир, и именно там они должны сражаться и одерживать победу.**

Б. Тот, кто убегает от того, что называется «миром», чтобы избежать искушений, тем самым показывает себя уже побежденным; а слабость, проявляемая им в бегстве, сделает его легкой добычей искушений, которые непременно последуют за ним. Мы не должны бежать навстречу искушениям. Мы должны избегать их, когда это возможно. **Но тот, кто не может победить в том положении, в которое его поставил Бог, наверняка не сможет победить и в другом месте**.

13. Позвольте я еще укажу на важный факт о радости и искушениях исходящий из этого стиха: «*Возлюбленные! огненного искушения, для испытания вам посылаемого, не чуждайтесь, как приключения для вас странного, но как вы участвуете в Христовых страданиях, радуйтесь, да и в явление славы Его возрадуетесь и восторжествуете*». 1 Петра 4:12, 13.

14. Именно мысль о том, что в искушениях мы причастны страданиям Христа, позволяет нам считать все это «великой радостью», когда мы впадаем в различные искушения. «*С великою радостью принимайте, братия мои, когда впадаете в различные искушения,*» Иакова 1:2. «*Ибо, как Сам Он претерпел, быв искушен, то может и искушаемым помочь*.». Евреям 2:18.

15. Мы должны побеждать, как победил Сам Христос. См. Откровение 3:21. «*Итак, как Христос пострадал за нас плотию, то и вы вооружитесь тою же мыслью; ибо страдающий плотию перестает грешить*». 1 Петра 4:1.

**16. Прежде всего, помните, что великое искушение Христа в пустыне сразу же последовало за помазанием Святым Духом**. Поэтому пусть никто не думает, что чудесное благословение - это залог свободы от испытаний. **Скорее сделайте вывод, что Бог, предвидя жестокие искушения, готовит вас к их успешному преодолению**. **Сатана искушает сильнее всего после того, как человеку была оказана большая помощь, потому что знает, что может застать душу врасплох**. Уззия «*И пронеслось имя его далеко; ибо ему дивно помогали, пока он не стал сильным. Но когда он стал сильным, вознеслось сердце его на погибель его*». 2 Паралипоменон 26:15, 16. «*Посему, кто думает, что он стоит, берегись, чтобы не упасть*».

17. Первые записанные слова сатаны, обращенные к Иисусу, были: «*Если Ты Сын Божий*». Он хотел заставить Иисуса усомниться в Своем Сыновстве. **Нет способа, которым сатана заставляет падать больше людей, чем заставляя их сомневаться в том, что они приняты Богом**. **И эти искушения чаще всего приходят именно после большого духовного подъема**. **Сатана будет пытаться заставить нас сомневаться в нашем опыте или думать, что Бог оставил нас**.

**18. В такие моменты очень приятно осознавать, что у нас есть та же уверенность, что и у Самого Христа**.

**УАЙТ: «Пока мы отдаем свою волю Богу и доверяем Его силе и мудрости, нас будут вести по безопасным путям, чтобы мы исполнили свою роль в Его великом плане**.». {ЖВ 209.2}