**Тема: Вода и вино – уроки важные для остатка.**

1. Мы все знаем самое первое чудо, которое совершил Христос было в Кане Галилейской (Ин. 2:6-11) по превращению воды в вино.

2. Если это было первое чудо, то в нем должно быть заложены самые важные уроки Евангелия.

3. Однажды Спаситель сказал: «Я есмь истинная виноградная лоза, а Отец Мой - виноградарь…». Иоанна 15:1-5.

4. Чудо превращения воды в вино - это наглядный урок, подтверждающий это утверждение, что Он - истинная Лоза, и что мы можем приносить плод, будучи связаны с Ним, как ветви.

**5. Вся жизнь проистекает от Бога через Христа**. Он - Творец всего сущего, и в Нем все поддерживается. Колоссянам 1:16, 17. Именно благодаря этой силе Он превратил воду в вино. **В этом чуде Он просто ускорил естественный процесс**. Давайте проследим его. В рассматриваемом нами случае Христос мгновенно превратил воду в вино. В обычном случае влага впитывается корневищем, поднимается по стволу и разносится по ветвям, где накапливается в маленьких мешочках, которые мы называем виноградом. В процессе трансформации большую роль играет солнечный свет. Никто не может знать, как происходят изменения; мы знаем только, что вода с элементами, которые она удерживает в растворе, в течение нескольких месяцев превращается во вкусные фрукты.

6. Люди называют это действием природы и, поскольку это настолько обычное явление, забывают, что это чудо. В чуде, которое Иисус совершил на свадьбе в Кане, **Он показал, что в обычном процессе вода превращается в вино не благодаря какой-то силе, присущей виноградной лозе, а благодаря Его собственной силе, которая действует в природе**. Он сделал за минуту то, что обычно делает за несколько месяцев через виноградную лозу.

7. Теперь той же силой, которой Христос превратил воду в вино и которой Он заставляет расти все плоды земли, **Он способен довести до совершенства плоды праведности в человеке**. Мы не можем знать, как именно это происходит; мы можем знать только факты. Как ветвь приносит богатые гроздья винограда благодаря своей связи с лозой, и все это силой Христа, истинной Лозы, так и мы, будучи непосредственно связаны с Ним верой, можем приносить истинные плоды праведности.

8. Все проявления силы Божьей в окружающем нас мире преподают один и тот же урок, если их правильно понять, и поэтому чудеса также должны служить Божественным толкованием Евангелия жизни и силы, которое провозглашается в более привычных и менее поразительных действиях того же Мастера-труженика.

ВОПРОС: Что такое Божественное чудо?

9. Один человек сказал так: «Библейские чудеса - это не только эмблемы силы в духовном мире, но и выразители чудес природы - эксперименты, как бы проведенные Великим Учителем лично, в малых масштабах и в течение ограниченного времени, **чтобы проиллюстрировать человечеству явления, которые происходят в течение более длительных периодов во всей Вселенной**» (Библейские учения в природе, Хью Макмиллан, стр. vi-vii (Предисловие).

ВОПРОС: Почему вы уверены, что Иисус сделал не бродившее вино а несброженное вино (сок)?

8. Важно это отметить, потому что тут есть ряд важных уроков.

9. Слово «вино», как и его эквивалент в греческом языке, не имеет конкретного значения. Существуют различные виды вина, но никто не может определить природу продукта, обозначаемого неконкретным словом «вино»; с ним должно быть связано какое-то уточняющее слово, чтобы мы могли понять, хорошее это изделие или плохое, ферментированное или неферментированное, если только в тексте нет чего-то еще, что указывает на это, например, эффекта, который оно производит. Ведь как дерево узнают по его плодам, так и вино узнают по последствиям его употребления.

10. Есть хорошая и плохая вода - чистая и затхлая, тошнотворная. Свежая вода хороша, но та же самая вода, которая хороша сегодня, станет непригодной для питья, если ей дать постоять несколько дней. Однако она остается водой и после того, как постоит, пока не станет кишеть болезнетворными микробами; а ее название «вода» без оговорок не дает никакого представления о ее характере. Точно так же обстоит дело с вином. Когда его только отжимают из винограда, оно чистое, освежающее и полезное; но после того как оно постоит на воздухе какое-то время, оно подвергается брожению, или разложению, и становится ядовитым. **Однако это все равно вино, хотя уже и не хорошее; и термин «вино», если он не оговорено, ничего не говорит нам о том, к какому виду оно относится**.

11. То, что свежий, чистый, неперебродивший сок винограда действительно является вином, видно из следующих мест Писания: Исаия 65: 8 когда в виноградной кисти находится сок (*вино, KJV*), тогда говорят: "не повреди ее, ибо в ней благословение"; то же сделаю Я и ради рабов Моих, чтобы не всех погубить. Здесь мы видим, что не только свежевыжатый сок винограда, но даже сок, который еще находится в грозди на лозе, является настоящим вином. И снова мы читаем об этом во сне дворецкого фараона: Бытие 40:9-11 «*И рассказал главный виночерпий Иосифу сон свой и сказал ему: мне снилось, вот виноградная лоза предо мною; на лозе три ветви; она развилась, показался на ней цвет, выросли и созрели на ней ягоды; и чаша фараонова в руке у меня; я взял ягод, выжал их в чашу фараонову и подал чашу в руку фараону*.»

**12. Таким образом, мы видим, что вино не только находится в грозди спелого винограда, но это такое вино, которое в древние времена считалось напитком, подходящим для царя; дворецкому фараона приснилось то, что он привык делать**.

13. Теперь что касается вина, которое Иисус приготовил для гостей на брачном пире в Кане. Правда, в повествовании об этом событии это слово не имеет уточняющего прилагательного, но обстоятельства безошибочно указывают на его характер.

14. Прежде всего, давайте вспомним, что из рук Господа исходит только добро. Он посылает благословение, а не проклятие; и мы только что прочитали, что благословение находится в вине, которое было найдено в грозди. С другой стороны, нам сказано, что пьющим вино...Притчи 23:31 «...*Не смотри на вино, как оно краснеет, как оно искрится в чаше, как оно ухаживается ровно*»; - то есть, когда оно перебродит, люди имеют... 29 ... «*У кого вой? у кого стон? у кого ссоры? у кого горе? у кого раны без причины? у кого багровые глаза?*» - и что такое вино в последний раз, 32 ... «*как змей, оно укусит, и ужалит, как аспид*».

15. Оно лишает человека рассудка, так что он уподобляется... 34 ... *спящему среди моря и как спящему на верху мачты*..

16. Может ли кто-нибудь обвинить Господа в приготовлении такого напитка для людей? Кто из почитающих Спасителя может хоть на мгновение допустить мысль, что Он намеренно изготовил и приказал дать гостям на брачном пиру такое вино, которое лишило бы их рассудка, воспламенило бы все их страсти, привело бы их в смятение и, возможно, заставило бы их драться?

17. И еще: Если бы было правдой, что в этом случае Иисус сделал перебродившее вино, то это было бы самым неестественным исключением из Божьего промысла; **ведь в природе никогда не было известно такой вещи, как перебродившее вино**. Напротив, Бог прилагает максимум усилий, чтобы вино, которое Он делает, не забродило. **Бог никогда не делает перебродившее вино; это всегда продукт проклятия.**

18. Как солнце приводит к созреванию сока, хранящегося в грозди, так и Христос, Свет мира, Солнце праведности, произвел то же самое изменение в воде, которая была в кувшинах; и было бы так же нелепо и несерьезно предполагать, что вода перебродила, как и ожидать найти перебродившее вино в виноградной грозди.

19. Такое вино, какое Иисус сделал в день свадьбы в Кане, достаточно хорошо для того, чтобы пить его на небесах, и им будут угощать всех гостей на «брачном ужине Агнца». Когда Иисус передал чашу Своим ученикам в ночь Пасхи - в то время, когда ни в одном еврейском доме нельзя было найти ничего квасного, - Он сказал, Матфей 26 29 «*отныне не буду пить от плода сего виноградного до того дня, когда буду пить с вами новое вино в Царстве Отца Моего*».

20. Вряд ли найдется кто-то настолько непочтительный, чтобы предположить, что вино («плод виноградной лозы», заметьте) по этому случаю будет таким, которое может вызвать опьянение, то есть вино, имеющее ядовитую природу.

21. Существует разница между ферментированным и неферментированным вином. Несброженное вино - это чистая пища. Оно представляет собой жизнь виноградной лозы в наиболее сжатой форме и является питательным. Оно способствует укреплению организма и поэтому является одним из лучших способов питания для больных, которые не могут получать большое количество пищи. Несброженное вино - сок винограда, истинный плод лозы, - обеспечивает большое количество питательных веществ на небольшой емкости виноградины и легко усваивается.

22. А теперь важно отметить, важнейший и природный и духовный урок. В перебродившем вине пищевые элементы настолько изменены, что в нем почти нет настоящей пищи. **Теперь это не пища, а стимулятор и интоксикант**. Вместо того чтобы укреплять систему и давать ей свежую жизнь и силу, оно просто возбуждает уже имеющуюся силу, подстегивая ее к действию. **Такое вино ничего не добавляет тому, кто его принимает, а просто побуждает его использовать то, что у него уже есть.**

**23. Вся жизнь Христа – это настоящая, истинная и полезная пища внутреннего человека, но она не стимулятор**. **Он пришел на землю не для того, чтобы побудить людей пустить в ход силу, которой они уже обладали, но которая дремала, НО для того, чтобы дать им силу, которой они были лишены**. Именно тогда, когда мы были «немощны», Христос умер за нечестивых. Римлянам 5:6. **В людях нет никакой силы, чтобы поступать правильно**. «*потому что плотские помышления суть вражда против Бога; ибо закону Божию не покоряются, да и не могут. Посему живущие по плоти Богу угодить не могут*.». Римлянам 8:7, 8.

24. Кто-нибудь скажет, что бить бедную хромую лошадь, чтобы заставить ее работать которая почти готова умереть - это акт жестокости. В ней нет потенциала для работы, и ни кнут, ни шпора не могут эту работу в нее вложить. Кнут или шпора могут побудить сильное животное использовать свою силу, но они не могут придать силы тому, у кого ее нет. **Поэтому было бы нечестиво пытаться заставить парализованного человека работать. У него нет сил работать**.

**25. Работа дьявола заключается в том, чтобы заставить людей думать, что они могут создать силу из ничего**. Поэтому он побуждает их пить алкогольные напитки, чай и т. д., чтобы получить силу для работы, хотя в этих веществах нет ничего, что могло бы дать силу. **Принятые в определенных количествах, они лишь стимулируют человека, заставляя его напрягать и расходовать имеющиеся у него физические силы**. В больших количествах они одурманивают и опьяняют. Употребляя эти вещества, люди расходуют имеющиеся у них силы и преждевременно стареют и умирают. Ис. 55:2 «*Для чего вам отвешивать серебро за то, что не хлеб, и трудовое свое за то, что не насыщает? Послушайте Меня внимательно и вкушайте благо, и душа ваша да насладится туком*.»

26. В этом же направлении дьявол заставляет людей думать, что они имеют в себе всю силу, необходимую для того, чтобы поступать правильно. Поэтому он стимулирует их ложными надеждами и обещаниями. **Он заставляет их наказывать себя различными способами за неудачи и подстегивать себя, чтобы вызвать к жизни то добро, которое, как они убеждены, скрыто в них**. **А когда индивидуальные усилия оказываются безуспешными, он побуждает нацию принимать законы с целью заставить людей быть религиозными**. **Идея заключается в том, что в них есть добро, но для того, чтобы оно проявилось, их нужно подстегнуть законом и страхом наказания**. Это путь дьявола. В итоге, конечно, грех увеличивается, и наступает смерть.

27. Путь Христа иной. Он знает, что в человеке «нет ничего доброго», и поэтому Он не дает ему стимуляторов, которые не принесут никакой пользы, а только возбудят и изнурят его. **Напротив, Он питает человека Своей собственной жизнью, которая содержит все элементы, необходимые для совершенного роста. Мы не до конца понимаем всю реальную пользу Его присутствия по вере в человеке**. В Нем обитает «*всякая полнота*» (Кол. 1:19), и в Нем мы становимся совершенными. Мы «*спасемся Его жизнью*».

28. И поэтому из чуда превращения воды в вино мы извлекаем важный урок праведности, воздержанности и грядущего суда, **потому что именно жизнь Христа должна стать стандартом на суде**. То, что Христос дает нам, - это Его жизнь, которая является настоящей пищей. **ТОЛЬКО Его жизнь в сердце порождает праведные поступки**. Так и для нашего физического пропитания Он дает нам то, что полезно и питательно, а не то, что не добавляет реальной силы, и растрачивает энергию, которая у нас уже есть.

29. «*Плод же духа: любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, кротость, воздержание. На таковых нет закона*». Галатам 5:22, 23.

ВОПРОС: Но я вижу себя сегодня во грехах, в неправедности, а тут еще и суд, я не вижу, что Христос живет во мне, что делать?

30. Если сегодня вы видите, что в вашем сердце много торгующих и продающих как в храме Иудеев, тогда я предложу вам молитву. Эта молитва, которую произнесла Е. Уайт в своем письме к своему сыну Джеймсу Эдсону Уайту, July 13, 1893 г., после этого и письма и письма за 10 августа - он оставил свой типографский бизнес в Чикаго и посвятил свою жизнь новаторской просветительской работе среди чернокожих в Миссисипи и вскоре был привлечен к служению в церкви. В этом письме были такие слова молитвы, и мы народ святилище имеем нужду именно в этом: «*Если драгоценность души не была оценена, если ее храмовые дворы были осквернены покупателями и продавцами, и она была отдана под власть сатаны в мыслях и чувствах, я с глубокой серьезностью умоляю тебя не медлить, но прийти к Богу в искренней молитве, ни минуты не раздумывая и не колеблясь, и сказать: «Господи, я открыл дверь моего сердца злейшему врагу Твоему и злейшему врагу моей души. Я поступал так, будто могу спасти свою душу, будто могу грешить, а потом исправиться, когда захочу; но я вижу, что некая сила держит меня в своей власти. Только Ты один можешь спасти меня, чтобы душа моя не была вечно погублена. Вопреки [предложение опущено] я потерян и уничтожен. Я не могу очистить эту душу от одного пятна вины. Больше я не буду скрывать ее от Тебя. Я не смею доверить ее никакой силе, кроме Твоей. Я приношу ее, грешную и оскверненную, к Тебе. Я кладу ее к ногам Твоим. Агнец Божий, омой душу мою в крови Агнца; облеки ее в Твои одежды чистоты и праведности. Освяти ее истиной. Вложи Дух Твой в мое сердце и вдохнови его любовью Твоей. Склони мое сердце к исполнению заповедей Твоих. Объедини мою бедную заблудшую волю с волей Твоей. Сделай меня Своим, благословенный Господь. Не отнимай от меня Святого Духа Твоего. Пусть этот храм Твой, наполненный идолами, будет очищен и станет трофеем Твоей агонии*» {15МР 101.2}

31. Мы не можем иметь уверенность в том, что Иисус совершит полноту ходатайства за нас в небесном святилище и что следственный суд будет положительным для нас – если мы не поверили в то, что Он отождествил Себя на земле с нашими интересами и с нами: «***Он взял на себя обязательство спасти нас. Будем ли мы спасены? Поручим ли мы хранение наших душ Тому, Кто так замечательно отождествил Свои интересы с нашими? Если мы примем Христа как своего личного Спасителя, Он возвысит и очистит нас от всякого нравственного осквернения и представит нас безупречными перед лицом Своей славы с великой радостью. Он скажет Отцу: «Вот те, кого Ты дал Мне. Я хочу, чтобы и они были со Мною, где Я; чтобы они видели славу Мою*.» {15МР 103.2}**

32. От того как мы понимаем и верим в полноту Его искупления – в той же пропорциональности будет зависеть и уверенность в Его ходатайстве в небесном Святилище. Евр. 7:25 «*посему и может всегда спасать приходящих чрез Него к Богу, будучи всегда жив, чтобы ходатайствовать за них*»

- «*И каждый, кто вырвется из рабства и служения сатане и встанет под кровавое знамя Князя Эммануила,* ***будет сохранен ходатайствами Христа****.* ***Христос, как наш Посредник, находящийся по правую руку от Отца, всегда держит нас в поле зрения****, ибо* ***так же необходимо, чтобы Он хранил нас Своими ходатайствами, как и искупил нас Своей кровью****. Если Он хоть на мгновение ослабит Свою власть над нами, сатана будет готов уничтожить нас. Тех, кто искуплен Его Кровью, Он теперь хранит Своим ходатайством*». {15MR 104.1}

33. В жизни Давида были моменты – кто он доходил до того, что его посещали сомнения в том а существует ли Бог. Помните, Бог никогда не отделит Себя от человека, человек может отделить себя от Бога. Нам нужно понять следственный суд и служения Христа в Святилище – через призму Вечного Евангелия, этому способствует истины о Христе как виноградной лозе и нас как ветвей на этой лозе. Позвольте я приведу ясное и яркое высказывание с Духа пророчества:

**- «Когда Давид видел, как процветают нечестивые, а он сам терпит поражение, у него возникло искушение усомниться в существовании Бога**; но ему не нужно было этого делать, потому что он сам отделил свою душу от Бога. Бог никогда не отделит душу от Себя. **Человеку нужно пребывать во Христе, избрать Его, и Христос будет жить в нем**. Бога не следует упрекать за чьи-то отступления. Предупреждения и наставления даны в Слове в полном объеме, чтобы уберечь душу от опасности. **Но воля должна быть на стороне Божьей воли**. Никто не будет сохранен, если не отдаст свою душу на хранение Богу. **Душа, которая чувствует свою зависимость и доверяет Тому, Кто способен сохранить ее душу, не погибнет**...» - Рукопись 73, 1893 г. {15MR 104.2}

34. Когда Иисус говорил с Никодимом о небесных вещах, Он сказал, что никто не может их познать, кроме «*сшедшего с небес Сына Человеческого, сущего на небесах*». Иоанна 3:13. Иоанн также говорит нам, что Единородный Сын «*сущий в недре Отчем*». Иоанна 1:18.

ВОПРОС: Почему Писание говорит в настоящем времени «сущий на небесах» и «сущий в недре Отчем», если Иисус был на земле?

**35. Христос был на земле, когда разговаривал с Никодимом, но в то же время Он был на небе**. **То есть небеса находятся там, где находится Христос**. **Он приносит небеса на землю**. Так что те, кто «хвалящиеся Христом Иисусом» (Фил. 3:3), имеют уже небо, на котором живут, пока идут на небо. Присутствие Христа в нашем сердце это присутствие неба, а это залог того, что все будет замечательно и на следственном суде.

ВОПРОС: Почему мы смотрим на себя и других – и не видим себя праведными?

36. Некоторые люди отказываются от христианства, потому что другие, исповедующие его, не являются праведными; **но даже если бы все люди были праведными, было бы гибельно смотреть на них при определении нашего собственного пути**. Ведь когда все существа были чисты и праведны, до того как грех вошел в Божью вселенную, Люцифер начал смотреть на себя и восхищаться своей красотой и совершенством, убедил других смотреть на него, и таким образом всем они пали. То же самое происходит и сегодня. Мы должны смотреть на Бога, и мы все можем смотреть на Него, ибо как змей был вознесен Моисеем в пустыне, так и Христос был и остается вознесенным, чтобы привлечь всех к Себе. В созерцании Его - жизнь.

37. Надо менять взгляды на Господа. Все не так поставлено как должно быть. Нам нужен верный взгляд на Господа и Его весть Евангелия. Потому что даже тут есть проблемы у людей.

**38. Есть разница во всем мире, как смотреть на Евангелие. Если смотреть на него как на то, что оно отнимает у нас то, что мы всегда ценили, потому что оно нам свойственно, - это тяжело; если смотреть на него как на то, что оно дает нам все самое лучшее, что только возможно, - это легко**. Тот, кто говорит: «Если я стану христианином, мне придется отказаться от того или иного, не вижу в этом ничего, кроме рабства; **тогда как тот, кто знает, что, приняв Христа, он получит все, что стоит иметь, видит в христианской жизни радость и веселье**. Евангелие дает, а не отнимает. «*Так возлюбил Бог мир, что отдал*» - что? «*Сына Своего Единородного*», «*Которого поставил наследником всего*». Иоанна 3:16; Евреям 1:2. Теперь «*Тот, Который Сына Своего не пощадил, но предал Его за всех нас, как с Ним не дарует нам и всего?»* Римлянам 8:32.

**39. Все, от чего Господь просит нас отказаться, - это наш собственный злой путь, в котором мы пытаемся убедить себя в том, что он достаточно хорош, но который, по словам Господа, всего лишь «грязные лохмотья».** Но вместо этого Он предлагает нам Свое собственное совершенство. Представьте себе бедного нищего в грязной одежде, которая едва держится на нем, который говорит своим спутникам: «Меня приглашают пойти в дом господина; но если я пойду, то мне, конечно, придется отказаться от всей этой одежды». «Что? И пойти голым?» - спросил один. «О, нет; он подарит мне прекрасный новый костюм». «Ну, тогда, - скажет какой-нибудь здравомыслящий человек, - вы неправильно изложили суть дела. **Ты должен сказать, что если ты пойдешь, то получишь хорошую одежду, и вместо того, чтобы жаловаться, ты должен радоваться**. Так и тот, кто знает Господа, вместо того чтобы жаловаться на то, что ему приходится расставаться с грязными лохмотьями своих проступков, скажет: «*Радостью буду радоваться о Господе, возвеселится душа моя о Боге моем; ибо Он облек меня в ризы спасения, одеждою правды одел меня, как на жениха возложил венец и, как невесту, украсил убранством*.». Исаия 61:10. «*Благодарение Богу за неизреченный дар Его*!» (2 Кор. 9:15).

40. И в конце, я поделюсь, что лежит на сердце. Вот выражение Божьей любви: «*Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную*». Иоанна 3:16. «*Ибо Христос, когда еще мы были немощны, в определенное время умер за нечестивых.* ***Ибо едва ли кто умрет за праведника****; разве за благодетеля, может быть, кто и решится умереть. Но Бог Свою любовь к нам доказывает тем, что Христос умер за нас, когда мы были еще грешниками*». Римлянам 5:6-8.

41. Писание говорит нам, что Бог чист, чтобы смотреть спокойно на беззаконие, и что зло не будет обитать с Ним. **Он ненавидит грех, потому что грех абсолютно чужд Его природе**. В приведенных выше текстах мы видим, как Бог проявляет Свою ненависть к греху; ведь **мера Божьей ненависти к греху - это Его любовь к грешникам (вот почему если подвергли сомнению Его любовь к нам, мы потеряли в этот же момент времени верный взгляд на грех)**; Он отдал Себя, чтобы спасти нас от греха.

42. В этом мы видим разницу между Божьим и человеческим путем и отмечаем, насколько бесконечно выше Его путь, чем человеческий. **Когда люди хотят показать свое отвращение к греху и подчеркнуть свою непричастность к нему, они приносят грешника в жертву; Бог же показывает Свое отвращение к греху и подчеркивает Свою совершенную свободу от него, принося в жертву Самого Себя**. «*Научи меня, Господи, пути Твоему*» (Пс. 26:11). Он все делает Сам, и даже то что в нас доброе – Его работа. Господи, позволь нам покорится Тебе, что ты совершил все преобразования в нас. Как воду ты превратил в вино – так пересотвори и наше сердце, и наше мышление.