**Тема: Послание Христа к Ефесской церкви и уроки для нас**

1. Послание семи церквям охватывает период церковной истории, начиная со времени первого пришествия Христа и заканчивая Его вторым пришествием. Иоанну Христос явился ходящим посреди церквей - светильников, и это прекрасная истина, что **Божественное Присутствие никогда не удалялось от земли**. Одним из последних обетований, данных Христом Своим ученикам, было: «*се, Я с вами во все дни до скончания века*» Матф. 28:20, и неважно, насколько разрозненным или рассеянным мог быть Его народ, - это обетование, звучащее из века в век, было утешением и успокоением каждого отдельного христианина и всей Церкви в целом. Небеса смотрят на землю как на одно огромное миссионерское поле, а церковь - это свет маяка среди тьмы. Воплощение Христа привлекло сочувствие всей вселенной к земле, и «вся тварь совокупно стенает» Рим. 8:22, ожидая нашего принятия. Христос, сопровождаемый воинством небесным - Его духами-служителями, - всегда находится посреди Церкви, и тот, кто прикасается к Церкви, прикасается к зенице ока Христова.

2. Первое послание, которое Иоанну было поручено передать, было адресовано Ефесской церкви. В Малой Азии были и другие церкви, но были причины, по которым к Ефесской церкви было первое обращение, и почему эту церковь следует воспринимать как представляющую церкви в целом в первые годы ее существования. Слово «Ефес» означает «первый» или «желанный». В первом веке Ефес был столицей Малой Азии и центром торговли, как с востока, так и с запада. **Он находился под сильным греческим влиянием и по своему положению соответствовал Коринфу в Греции и Александрии в Египте**. **Его называли «местом сосредоточения язычества»**, и он был **оплотом признанной религии и народного образования мира**, когда вскоре после смерти Спасителя его впервые посетили апостолы. Его вполне можно считать символом того периода церковной истории, когда **Евангелие в своей чистоте встретилось в открытом противостоянии с самыми темными формами языческого культа.** **Бок о бок с греками жили иудеи**, люди, которым следовало бы поклоняться Иегове, **но которые потеряли Дух**, **смешавшись с идолопоклонниками**. Именно в этот город, неспокойный, буйный и легко возбудимый, Павел, как миссионер, отправился проповедовать о воскресшем Спасителе.

3. Он столкнулся с трудностями. **Противостоя с одной стороны науке, ложно называемой наукой, а с другой - религии, имевшей вид благочестия, но утратившей его силу, Павел предложил распятого Сына Божьего**. Его проповедь сопровождалась чудесами. В иудейской синагоге он три месяца рассуждал о «Царстве Божьем» Деян. 19 гл., а когда люди ожесточили свои сердца против Слова, он вошел в школу Тиранна Стих 9, где учил два года с такой силой, что Слово Господа Иисуса распространилось по всей Азии, как среди иудеев, так и среди греков.

4. Греки были учеными и превозносили силу интеллектуальной культуры. **Павел, как христианский миссионер, сначала преподавал в синагоге, а затем в школах, где Евангелие Иисуса Христа предлагалось вместо философии Платона, которого греки обожествляли**. Он говорил: «*Ибо и Иудеи требуют чудес, и Еллины ищут мудрости; а мы проповедуем Христа распятого, для Иудеев соблазн, а для Еллинов безумие, для самих же призванных, Иудеев и Еллинов, Христа, Божию силу и Божию премудрость*» 1 Кор. 1:22-24. Это учение апостола было настолько сильным, что многие, кто владел книгами о колдовстве, или магии, которая в глазах мира выдавалась за мудрость, приносили свои книги и сжигали их перед всеми людьми. **Ученики этой школы Тиранна стали серьезными работниками в Малой Азии, и через них Евангелие стало известно**.

5. Павел и его ученики не только выступили против учености греков, которые были интеллектуальным светом мира, но и затронули торговлю; настолько, что произошло восстание народа, который в один голос воскликнул: «велика Артемида Ефесская!» Деян. 19:28. Артемида (Диана), богиня-покровительница Ефеса, была олицетворением плодородия. **В этом городе христианство - сила Божья к спасению - вступило в открытый и ожесточенный конфликт с ложной религией и ложным образованием мира**.

6. Христос, ходивший среди церквей, наблюдал за тем, как зажигается свет истины в Ефесе, и поэтому первые слова, обращенные к церкви, звучат так: «знаю дела твои, и труд твой, и терпение твое» Откр. 2:2. Те, кто в день Пятидесятницы принял крещение Духом, и те, кто слышал Евангелие из их уст, исполнились горячего желания распространять весть о Спасителе. Они обвенчались со Христом, и **в пылу своей первой любви новообращенные искали своих друзей и родственников, умоляя их оставить зло и принять спасение**. Не было слишком тяжелой работы, слишком трудного путешествия, чтобы они не могли пойти на это ради Того, Кого они любили.

7. Видно, что сила Божья и сила зла были в объятиях борьбы друг друга. **На месте языческих храмов воздвигались христианские церкви; христианские школы возникали в самой гуще греческих учебных заведений**. Несмотря на силу врага, распространение истины было быстрым, настолько быстрым, что **язычество дрожало за свою жизнь**. Среди обращенных, в новое учение были и те, кто был убежден в истине, но не испытал той перемены в сердце, которая приходит с новым рождением. Были и такие, кто ради политики искал общения с христианами; но пока церковь сохраняла тесную связь с Богом, четкая и ясная грань отделяла верующих от самозванцев. «*Ты не можешь сносить развратных, и испытал тех, которые называют себя апостолами, а они не таковы, и нашел, что они лжецы*».

8. Сила, которая сопутствовала даже простым новообращенным, и их готовый дух проницательности видны на примере Прискиллы и Акилы, когда Аполлос, получивший Евангелие или, по крайней мере, часть его в Александрии, пришел в Ефес. Аполлос был горяч в Духе и учил с силой; он был красноречив и силен в Писаниях, но знал только о крещении Иоанновом. Когда он проповедовал перед теми, с кем Павел жил в Коринфе и кто учился у великого апостола, Акила и Прискилла обнаружили его незнание об излитии Духа, и **красноречивый человек получил наставление от тех, кто недавно пришел к истине**.

9. В мыслях можно представить себе жертву, которую, по-видимому, должны были принести те, кто принял Христа в этом центральном оплоте язычества. Свет и тьма встретились лицом к лицу, и язычество вело отчаянную борьбу за существование. **Именно по этим причинам первое послание, адресованное Ефесу, относится к первой эпохе христианской религии**. Во тьму худших форм язычества, религии и культуры греков, поддерживаемых правительством Рима, Христианство вошло как безупречная Дева, одетая в белое. **Проповедью и обучением - двумя методами**, Божественно предписанными для распространения истины, - Павел и его соратники подняли церковь в Ефесе.

10. Иоанн знал о работе в этом месте, так как он, будучи столпом Иерусалимской церкви, был знаком с ходом распространения света из этого центра, а с Патмоса его сердце обратилось к верующим на материке. Ангел сказал ему: «*Ангелу Ефесской церкви напиши: … знаю дела твои, и труд твой, и терпение твое, и то, что ты не можешь сносить развратных, и испытал тех, которые называют себя апостолами, а они не таковы, и нашел, что они лжецы*» Откр. 1:1-2. Послание отправлено Тем, Кто на небе «*Держит семь звезд в деснице Своей, Ходящий посреди семи золотых светильников*» Стих 1. Сам Бог следил за каждой душой, когда она отделялась от мира и соединялась с Христом. Сила Самого Христа сопровождала распространение Евангелия в те ранние дни, ибо его несли люди, принявшие дождь Святого Духа в Пятидесятницу.

**11. Христианство было чуждой силой для язычников, ведь в нем не было ни идолов, ни внешних форм, только духовное поклонение, которое они не могли постичь**. Царство Христа вторгалось в царство врага, и не было оружия, которое могло бы его противостоять. **За тридцать лет Евангелие дошло до каждой твари под небом**. И богатые, и бедные услышали радостную весть о том, что в Иудее родился «Желание всех народов». Цезарь правил в Риме с неограниченной властью. **Ни одна рука не поднималась на его трон; и все же христианство прокралось в стены дворца**, и **Павел проповедовал некоторым из домочадцев Нерона**. Этот процесс признается в послании. Ты «*много переносил и имеешь терпение, и для имени Моего трудился и не изнемогал*» Откр. 2:3.

12. Таков был опыт первого века христианской религии. Силой, благодаря которой она росла, была любовь - **первая любовь, которая в своей пылкости не знала границ**. Это была та любовь, о которой пишет Павел, говоря, что «*Любовь есть исполнение закона*» Рим. 13:10. Христос наблюдал за верующими с радостью жениха, а они в ответ дарили Ему свою сердечную преданность.

**13. Но среди язычников было немало тех, кто, слушая Павла, убеждался в истине, но сохранял греческую манеру рассуждать**. **Они применяли к Писанию то же толкование, которое раньше давали своим собственным греческим сочинениям**. Эти новообращенные греческие философы стояли бок о бок с простыми евангельскими учителями, и, пытаясь опровергнуть язычество с помощью аргументов, и христианство рисковало ослабнуть при таком положении дел. Тень врага падала на церковь. Бог взывал к этим первым верующим: «*Итак вспомни, откуда ты ниспал, и покайся, и твори прежние дела; а если не так, скоро приду к тебе, и сдвину светильник твой с места его, если не покаешься*» Откр. 2:5.

14. Николаиты, о которых говорится в шестом стихе, по словам историка Мосхайма, были ветвью **гностиков**, секты, жившей в Азии, которая **отрицала божественность Христа** и «хвалилась тем, что может вернуть человечеству знание об истинном и высшем существе». Их вера в сотворение мира противоречила писаниям Моисея и **привела к отрицанию божественного авторитета Ветхого Завета**.

15. Другие верования, противоречащие учению Христа, являющиеся результатом смешения греческой и восточной философии, привели к практике, которую Церковь Христа не могла терпеть. **Христос не говорит, что они ненавидели присутствие николаитов и не могли их терпеть, но что они ненавидели их дела**, «*которые и Я ненавижу*».

16. **Эта церковь находилась в таком положении, когда они могли ненавидеть грех, а не грешника, когда они могли иметь терпение, долго трудиться над заблуждающимися и любить их; в то время как они ненавидели их дела, которые отделяли их от Господа**.

17. В заключение Господь обращается к каждому с посланием: «Имеющий ухо да слышит» Стих 7. Эта весть приходит во все века и во все времена, к каждому, кто получает дар слышания. Это Дух Божий, говорящий к Церкви «*побеждающему дам вкушать от древа жизни, которое посреди рая Божия*» (Там же). Адам был побежден сатаной и таким образом потерял право на дерево жизни; но каждому сыну Адама приходит весть: «дам вкушать от древа жизни».

18. **Привилегия каждого дитяти Божьего - претендовать на уже осуществленную победу во Христе и преодолевать все нападки врага с помощью силы, данной Христом**. Верующим обещан доступ к дереву жизни, в отличие от плодов дерева познания добра и зла. Дерево жизни было перенесено из Эдемского сада на небо, но его ветви свисают с неба для всех, кто потянется вверх за его плодами. Как опыт церкви применим к каждой деноминации, к каждой организации и к каждому человеку, так и до конца времен христиане будут поставлены в положение, когда им придется выбирать между мудростью Божьей и философией мира, - мудростью чистой, мирной, кроткой, полной милосердия и добрых плодов; и философией, которая, если ее придерживаться, ведет к потере света и в конечном итоге к смерти.

Вывод:

1. Любить и терпеть всяких людей, но ненавидеть их греховные дела и убеждения.

2. Никакой дружбы с философией мира, только с чистым Евангелием Христа.

3. Мы должны проповедовать Евангелие и учить Евангелию.

3. Всегда быть в Слове Христа – не утратить любовь к Господу. Пылать любовь к Нему, и через призму любви к нему формировать отношения, проходить все преграды, такми образом закон будет исполнен.

3. Терпеть поношения и нести Евангелие – цель реформация народа Божьего и вывести многих из Вавилона этого мира.

4. Идеи, отрицающие Божественность Христа, то, что Христос Бог – арианские взгляды – это от Николаитов.