**Тема: Путь, Истина и Жизнь. Чудеса Христа и мы**

1. У нас сегодня два текста 14 главы Ионанна. Мы рассмотрим стихи 6 и 12. Нам стоит взять важные уроки из слов Христа, но надо подойти к ним более серьезно и более глубоко проникнуть в суть.

2. Я буду стараться не только рассмотреть с вами факты вечного Евангелия, но и ответить на те вопросы, которые часто возникают у нас, только в этом формате немного шире обычного.

СТИХ 6

3. «*Я есмь путь и истина и жизнь; никто не приходит к Отцу, как только через Меня*». Иоанна 14:6.

4. В этих словах Господа, сказанных Фоме вечером накануне распятия, заключена самая суть всего Евангелия. Без Христа ничто из того, что человек может найти или получить от других, не может приблизить его к Господу ни на шаг больше, чем это уже сделано.

5. В этом мире есть много путей, но только один путь в мир грядущий. Люди могут узнать много путей, но есть только одна истина, которая ведет в царство Божие. **В нашем мире существует много вещей, но только одно проявление вечной жизни**.

**6. Христос - это путь. Там, где Его нет, нет и пути**. Есть пути, которые идут рядом и, кажется, параллельно с этим путем; но они не ведут к Богу. Человек может идти по ним, если захочет, и воображать, что он движется прямо к небесному городу; но если он так поступает, то обманывается и никогда не достигнет города Божьего, пока продолжает идти по нему; потому что Христос, и только Христос, есть путь. Неважно, какими знаниями он обладает, какой силой и добротой намерений; если он не ходит во Христе, он не на пути. Христос - это путь Божий; все остальные пути - это пути человеческие.

**7. Христос - это истина. Неважно, сколько знаний у человека, если у него нет Христа, то у него есть только знание, но не «истина**».

8. Есть разница между простым знанием и «истиной во Христе». Знание со Христом - это «истина»; знание без Него - это просто знание, и хотя оно истинно, оно не является совершенной истиной. Мир обладает знанием и мудростью мирского рода, но апостол Павел утверждает, что «*мир мудростью не познал Бога*». Так что, хотя у них и было знание, они все же не имели истины, потому что сильно заблуждались относительно Бога.

9. Одна интересная пословица гласит: «*Немного знаний - опасная вещь*», и никогда эта пословица не была так верна, как в отношении религии. Знание должно помочь человеку познать Бога, Того, Кто является Автором и Хранителем всего сущего; но тот, кто не признает Бога в Его делах, тем самым извращает свое знание, заставляя его заявлять о том, что не является истиной, и превращая его в ложь, как это делали язычники, о которых мы говорим в первой главе Послания к Римлянам. **Полуправда - самая опасная из неправд**. Поэтому **тот, кто обладает знанием, но не видит Христа, больше всех может быть введен в заблуждение**.

10. Христос также есть жизнь. Но и здесь мы видим лишь небытие для того, кто не имеет Христа. Ибо хотя все люди имеют жизнь, которая исходит от их Творца Иисуса Христа и поэтому является Его жизнью, тот, кто не признает в своей жизни жизнь исходящую от Христа, тем самым закрывает от себя Христа и Его вечную жизнь; но тот, кто прославляет Бога, признавая Его Творцом и Дарителем всего сущего, признавая Его не только по форме, но и в действительности, что подтверждается его словами и делами, тем самым принимает Христа и имеет вечную жизнь. Вне Христа жизни нет. «*Имеющий Сына (Божия) имеет жизнь; не имеющий Сына Божия не имеет жизни*». 1 Иоанна 5:12. То, что имеет тот, кто не имеет Сына, кажется жизнью, но на самом деле это не так. Это лишь пар, который появляется на мгновение, а затем исчезает. Иакова 4:14. Тот, кто хочет иметь жизнь, может найти ее только во Христе.

СТИХ 12

1. Иисус сказал Своим ученикам: «Истинно, истинно говорю вам: верующий в Меня, дела, которые творю Я, и он сотворит, и больше сих сотворит, потому что Я к Отцу Моему иду». Иоанна 14:12.

2. Не стоит удивляться, что часто задают вопрос: «Что это за великие дела? Почему мы не видим, как их совершают последователи Христа? Человек не может сказать, что это за великие дела, потому что никто не может придумать более великих дел, чем те, которые совершил Иисус: «*слепые прозревают и хромые ходят, прокаженные очищаются и глухие слышат, мертвые воскресают и нищие благовествуют*» Матфея 11:5.

3. Утверждение, которое иногда делается, что обетование Иисуса исполнилось в огромном количестве людей, принявших Евангелие через проповедь Его последователей, не соответствует действительности. Хотя обращения включены в обетование, чудеса исцеления и даже воскрешения мертвых нельзя исключать, ибо все они были среди дел, которые совершал Христос. **Это обетование еще не исполнилось, за исключением короткого периода во времена апостолов**. Но исполнение его в одно время не исчерпывает его, потому что оно безгранично. «*Истинно, истинно говорю вам: верующий в Меня, дела, которые творю Я, и он сотворит, и больше сих сотворит*» Ин. 14:12

4. Возможно, мы найдем полный ответ на вопрос, почему чудеса не творятся сейчас, рассмотрев случай неудачи, контрастирующий с тем духом, который проявлял Иисус, совершая Свои могущественные дела. Когда Филипп проповедовал в Самарии, он совершил несколько чудес, и среди уверовавших был некий Симон, который околдовал народ своим колдовством, «*выдавая себя за кого-то великого*» Деян. 8:9. Он «*не отходил от Филиппа; и, видя совершающиеся великие силы и знамения, изумлялся*» стих 13. Наконец пришли Петр и Иоанн и возложили руки на людей, которые получили Святого Духа. Это еще больше удивило Симона, и он предложил апостолам деньги, говоря: «*дайте и мне власть сию, чтобы тот, на кого я возложу руки, получал Духа Святаго. Но Петр сказал ему: серебро твое да будет в погибель с тобою, потому что ты помыслил дар Божий получить за деньги. Нет тебе в сем части и жребия, ибо сердце твое неправо пред Богом*». Стихи 19-21.

ВОПРОС: В чем была беда Симона?

5. В самолюбии. Тот факт, что он был готов дать деньги, чтобы получить силу даровать Святого Духа, показывает, что он хотел заработать на этом. Денежная выгода и самовосхваление были теми мотивами, которые побуждали его желать получить силу Святого Духа. **Несомненно, он не осознавал всего этого в полной мере**, но **убеждал себя, что его цель - сделать добро**; «*Лукаво сердце [человеческое] более всего и крайне испорчено; кто узнает его?*» Иер. 17:9. И сердце Симона было не в ладу с Богом.

**6. Из этого мы видим, что сила Святого Духа не может быть использована в корыстных целях, и поэтому она не может быть дана там, где есть вероятность того, что тот, кому она дана, возвысится благодаря ей и присвоит себе честь**. **Это Дух и сила Божья, и если люди присвоят себе хоть часть славы этой силы, они поставят себя на место Бога; и тогда люди будут сбиты с пути, потому что они последуют за грешным человеком, а не за Богом**.

7. Теперь обратите внимание на одну особенность Иисуса. «*И последовало за Ним множество народа, и Он исцелил их всех 16 и запретил им объявлять о Нем*». Матфея 12:15, 16. И когда Он воскресил дочь сановника из мертвых, «*И Он строго приказал им, чтобы никто об этом не знал*». Марка 5:43. Также когда Он исцелил человека, больного проказой, «*И Он повелел ему никому не сказывать*». Луки 5:14. И так же Он поступал в других случаях. Ни в одном случае мы не видим, чтобы Он сказал кому-либо рекламировать Его чудеса, за исключением случая с Гадаринским бесноватым, и то Он собирался покинуть страну, потому что люди не позволили Ему там остаться.

ВОПРОС: Сколько в наши дни найдется религиозных учителей, которые при тех же обстоятельствах поступили бы подобным образом?

8. В наши дни о любом важном событии сообщается далеко и широко. **Иногда незначительные вещи превозносятся до огромных размеров, чтобы получить хорошую славу**. Если каким-то образом произойдет чудесное исцеление, то, скорее всего, газеты (ютюб, телевиденье) будут пестреть сообщениями об этом.

9. Конечно, во всем этом не было бы никакого сознательного эгоизма или стремления к самовозвеличиванию. Несомненно, будет прямо указано, что вся слава принадлежит Господу. Цель - привлечь новообращенных к вере. Тем не менее, это было бы не так, как делал Иисус; и пока в человеке есть дух, отличный от Духа Христа, он не сможет делать то, что делал Он. Мы можем говорить, что времена изменились, но факт остается фактом: истина Божья не изменилась, и условия, при которых даются Дух и сила Божья, не изменились.

10. Следует помнить, что Иисус никогда не совершал чудес просто так. Каждое из них совершалось с целью облегчения насущной нужды. Он совершал их потому, что с Его сочувствующей природой и силой, которой Он обладал, это были самые естественные вещи в мире для Него. Делая их, Он думал только о других, а не о себе. Он сказал: «*Впрочем Я не ищу Моей славы*» Иоанна 8:50.

**11. Чудеса Христа также не совершались с целью завоевания новообращенных, потому что прежде чем совершать чудеса, необходимо было уверовать**. Мы читаем о Его собственной стране, что «*И не совершил там многих чудес по неверию их*». Матфея 13:58. **Его слова и само Его присутствие - вот что покорило Его учеников**. Помните, что Его самые близкие ученики, те, кто следовал за Ним наиболее упорно и кто продолжал оставаться Его учениками после Его вознесения, - следовали за Ним до того, как увидели какие-либо чудеса. Когда на следующий день после одного из самых удивительных чудес многие верующие в Него оставили Его, и Он сказал двенадцати: «*Тогда Иисус сказал двенадцати: не хотите ли и вы отойти?» Петр ответил за двенадцать, не упоминая о Его чудесах, и сказал: «Господи! к кому нам идти? Ты имеешь глаголы вечной жизни: и мы уверовали и познали, что Ты Христос, Сын Бога живаго*» Иоанна 6:66-69. **Именно Его слова привлекли их к Нему**. **Именно Его слова очаровали служителей, посланных схватить Его**. «Служители отвечали: никогда человек не говорил так, как Этот Человек» Ин. 7:46.

12. Вот почему Иисус не хотел, чтобы Его чудеса рекламировали. Он не хотел, чтобы люди следовали за Ним из корыстных побуждений или из простого любопытства. Конечно, их нельзя было скрыть, но они совершались из чистой любви к нуждающимся, а **не для того, чтобы обращать людей в свою веру**. **Он желал, как желает и сейчас, чтобы люди следовали за Ним, потому что они любят Его**.

13. Из этого мы видим, что есть нечто гораздо лучшее, чем способность творить чудеса. **Это кроткий и тихий дух Иисуса**. **Способность творить чудеса уступает по важности силе доносить до людей слова Божьи**. См. 1-е Коринфянам 12:28. Иисус «опустошил Себя», и Бог действовал через Него, так что, когда совершались чудеса, люди «прославляли Бога». **Так и сейчас Бог может действовать только через тех, кто полностью освободился от себя, имея в себе ум Христов**. Теперь, как и во времена Симона-колдуна, те, кто желает иметь силу творить чудеса, будут теми, кто не получит ее.

14. Мы видим в Самсоне образец духа, который будет проявляться в тех, для кого Господь действует мощно, «*и он растерзал [льва] как козленка; а в руке у него ничего не было. И не сказал отцу своему и матери своей, что он сделал*...» Судьи 14:6. Так в двадцать пятой главе Евангелия от Матфея мы видим разницу между ложными и истинными последователями Иисуса. **Первые рассказывают о чудесных делах, которые они совершили, в то время как истинные последователи не осознают, что они сделали что-то ценное**. И поэтому мы можем сделать вывод, что когда ученики Иисуса будут совершать «большие дела», о которых Он говорил, они не будут осознавать, что делают что-то необычное.

15. Поэтому вместо того, чтобы удивляться, почему чудеса не совершаются, и слабо желать получить силу для их совершения, **правильнее всего алкать и жаждать праведности; стремиться узнать волю Божью и изучать Его Слово, пока Его Дух не проникнет в душу**. **Больше всего хочется иметь силу говорить слово в свое время тому, кто устал, как это делал Иисус**. **А это могут сделать только те, кто говорит слова Божьи, как Он**. Когда самость полностью исчезнет, и человек полностью предастся Господу и будет жить каждым словом, исходящим из Его уст, ища не своей, а только Божьей славы, и желая, чтобы Бог делал с ним все, что пожелает, независимо от того, насколько скромна его задача, - тогда самые скромные служения любви будут преобразованы силой Божьей в самые замечательные дела, и люди будут славить Господа за Его благость.

ВОПРОС: Но вы также спросите, в рамках 12 текста: «Какие еще большие дела может совершить кто-либо, чем совершил Господь?» или: «Как может кто-либо совершить большие дела, чем совершил Он?»

16. Я отвечу - я не знаю. Но тот факт, что мы не знаем и не можем составить никакого представления об этом, никак на не влияет на истинность Слов Христа. Иисус сказал об этом самым ясным образом, и этого достаточно.

17. Следует помнить, что только те, кто верит, могут совершать эти великие дела; и, конечно, нельзя ожидать, что кто-то, кто не способен совершать эти дела, будет знать что-либо об этом. Но сама постановка вопросов «Что?» и «Как?» подразумевает в большей или меньшей степени неверие. **Человек может не осознавать этого, но в этих вопросах есть, по крайней мере, оттенок сомнения; в них прослеживается представление о том, что мы не поверим в то, чего не можем понять**. Если же неверие есть хоть в малейшей степени, то, несомненно, никаких дел не будет совершено, ибо «вот дело Божие, чтобы вы веровали в Того, Кого Он послал». Иоанна 6:29. Но если есть неверие, то не может быть и веры. Поэтому тот, кто задается этим вопросом, не должен ожидать, что когда-нибудь узнает что-нибудь об этом.

18. «Но не неверие побуждает меня задавать вопросы», - скажут некоторые; „это всего лишь искреннее желание узнать, что это за дела и как они должны совершаться“. Другими словами, это любопытство. В одном мы можем быть уверены: все добрые дела, которые есть у человека, исходят от Бога, ибо то, что было верно в отношении Христа, наверняка верно и в отношении нас: «*Я ничего не могу творить Сам от Себя*». Иоанна 5:30. «*Отец, пребывающий во Мне, Он творит дела*». Иоанна 14:10. Поскольку «*Бог производит в вас и хотение и действие по [Своему] благоволению*» (Филиппийцам 2:13), нам нет необходимости знать, как это сделать. Наша задача - просто отдать себя в качестве орудия праведности. Инструменту не нужно знать, что делает тот, кто им управляет, и как он может это делать. Более того, инструмент не может знать, как, иначе он перестал бы быть инструментом. «*Кто изречет могущество Господа, возвестит все хвалы Его?*» Псалом 105:2.

19. Наконец, бесполезно спрашивать, как мы можем совершить более великие дела, чем те, что совершил Христос, ибо те, кто их совершает, не осознают их. Когда в последний день Господь скажет верным: «*Придите, благословенные Отца Моего*», и перечислит добрые дела, которые они совершили, они с удивлением спросят: «*Господи, когда же мы их совершали?*» Они были настолько преданы Господу, что Его могущественная сила совершала их самым естественным и незаметным образом, подобно тому, как это происходит с растущим растением. Хорошо, что мы пребываем в таком неведении. Если бы было возможно, что бы могущественные дела Божьи совершались через самосознание людей, это было бы очень неприятно для тех, кто вынужден жить с ними. Если бы мы думали, что совершаем более великие дела, чем Христос, мы бы стали настолько тщеславными и властными, что никто не смог бы с нами жить. Давайте довольствоваться, да, может быть, даже радоваться тому, что мы слабы и невежественны, ведь наш Отец всемогущ и премудр, и Он – наш.