**Тема: «Прости нам долги наши, как и мы прощаем должникам нашим». Матф. 6:12**

1. Давайте прочитаем еще раз этот текст и изучим его во свете вечного Евангелия «Прости нам долги наши, как и мы прощаем должникам нашим».

2. Это прошение можно назвать венцом молитвы «Отче наш».

3. Мы уже знаем с вами, что эта молитва предназначена только для тех, кто отдал себя Христу, - тех, кто действительно может сказать «Отче наш». Истинность этого доказывается еще яснее в нашем изучаемом тексте

4. Мы не имеем в виду, что эта молитва не предназначена ни для кого, кроме тех, кто совершенен, но говорим что эта молитва предназначена для тех, кто отдал себя Господу, чтобы Он мог действовать в них по Своей воле и по Своему благоволению.

5. Уметь всегда молиться с пониманием и от всего сердца: «Прости нам долги наши, как и мы прощаем должникам нашим» - это то, что могут сделать лишь немногие из тех, кто исповедует себя христианами.

6. Тот, кто может это сделать, обладает величайшей из всех христианских милостей - любовью, ибо «*Любовь долготерпит, милосердствует, любовь не завидует, любовь не превозносится, не гордится, не бесчинствует, не ищет своего, не раздражается, не мыслит зла*» (ст. 4, 5), и именно так и мы хотели бы, чтобы Господь поступил с нами.

7. Многие люди думают, что они способны прощать, но это не так. Когда они поступают неправильно, и кто-то мстит им, они думают, что заслуживают значительной похвалы, если могут терпеливо перенести это; **но они считают, что совершенно оправданно вынашивают жестокие мысли, по крайней мере, если их обидели без причины**. На это указывает распространенная народная концепция: «Если бы я чем-то заслужил такое обращение, я бы ничего не сказал; но я ничего не сделал, и я этого не потерплю». Это так же далеко от прощения, которому учил наш Спаситель, как восток от запада. «*Ибо что за похвала, если вы терпите, когда вас бьют за проступки? Но если, делая добро и страдая, терпите, это угодно Богу*.». 1 Петра 2:20.

8. Правильно говорят, что прощать – это по Божьему. Конечно, это не по-человечески. **Человеческая природа не знает прощения**. Человеческая природа стоит на своем достоинстве и говорит: «Я имею свои права; никто не должен безнаказанно попирать меня».

9. Но Божий Сын, Который не сделал ни одного греха, и в устах Которого не было лукавства, «*Будучи злословим, Он не злословил взаимно; страдая, не угрожал, но предавал то Судии Праведному*». 1-е Петра 2:23.

10. Но многие люди говорят: «Все, чего я прошу, - это простой справедливости; я требую только своих прав», - как бы вы поступили, если бы сразу после такого утверждения повторили молитву Господню, и Господь поверил бы вам на слово? Кто устоит, если Господь отметит беззаконие? **Предположим, Господь воздаст вам по справедливости - только то, что вы заслужили, и ничего больше, - каков будет результат?** **Вы не только лишились бы вечной жизни, но и ваша нынешняя жизнь не продлилась бы ни на минуту, ибо нет ни одного из нас, кто заслужил бы хоть одно благословение из рук Божьих**; ибо «*по милости Господа мы не исчезли, ибо милосердие Его не истощилось*.». Плач 3:22. В нас нет ничего доброго; мы все сошли с пути и стали негодными (Римлянам 3:10-12); теперь, когда наши права ущемлены, и мы лелеем обиду, мы не можем произнести молитву Господню, чтобы перед тем не попросить Господа простить нас.

11. Мы также не можем избежать вышеуказанных последствий, отказываясь использовать молитву нашего Спасителя. Просим мы или нет, мы будем прощены так же, как прощаем. Спаситель сказал: «*Ибо если вы будете прощать людям согрешения их, то простит и вам Отец ваш Небесный, а если не будете прощать людям согрешения их, то и Отец ваш не простит вам согрешений ваших*.». Матфея 6:14, 15.

**12. Мы уже говорили, что прощение не является естественным для человеческого сердца. Только в той мере, в какой человек причастен Божественной природе, он может осуществлять истинное прощение**. Божье прощение - это стандарт для нас. Павел говорит: «*Но будьте друг ко другу добры, сострадательны, прощайте друг друга, как и Бог во Христе простил вас*». Ефесянам 4:32. **Никто не может знать, как прощать, пока не узнает, как прощает Бог; и никто не может полностью понять, как Бог прощает, пока не ощутит в своей собственной душе полноту Божественного прощения**.

13. Нам стоит обратить внимание на несколько текстов, показывающих, как Бог прощает, чтобы мы могли понять, какой дух мы должны иметь. Давайте прочитаем несколько текстов:

- «*Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную*». Иоанна 3:16.

- «*Но Бог Свою любовь к нам доказывает тем, что Христос умер за нас, когда мы были еще грешниками*».

- Римлянам 5:8. «*Потому что и Христос, чтобы привести нас к Богу, однажды пострадал за грехи наши, праведник за неправедных, быв умерщвлен по плоти, но ожив духом*,».

- 1 Петра 3:18. «*Любовь Божия к нам открылась в том, что Бог послал в мир Единородного Сына Своего, чтобы мы получили жизнь через Него. В том любовь, что не мы возлюбили Бога, но Он возлюбил нас и послал Сына Своего в умилостивление за грехи наши*.».

- «*Будем любить Его, потому что Он прежде возлюбил нас*». 1 Иоанна 4:9, 10, 19.

14. Нам приходилось слышать утверждение, что мы не обязаны прощать обидчика, пока он не попросит прощения; что пока он не раскается и не попросит о помиловании, мы вправе удерживать у себя его прощение. Но в приведенных выше текстах выражена другая идея. **Мы должны прощать так, как прощает Бог**.

15. Предположим, что Бог не сделал бы никаких движений к спасению мятежных людей, пока они бы не смирились перед Ним; спасения для людей никогда бы не было. Только благодаря Его любви к нам, когда мы были мятежниками, мы можем прийти к Нему. **У Него не было никаких обязательств перед человечеством**; **все обязательства лежали на другой стороне, но Он взял на себя инициативу**. Бог возлюбил мир. **Он не таил в своем сердце ни злобы, ни вражды, при этом Его оскорбляли, а Его законы попирали, но Он был полон любви и жалости к бедным, заблуждающимся смертным людям**. **Его огорчала мысль о том, что человек идет по пути, который неизбежно закончится его гибелью, и Он облегчил ему путь к возвращению в лоно верности и умолял прийти и быть прощенным**. **Таким же духом должны руководствоваться и мы. Как бы сильно нас ни обидели, мы не имеем права испытывать ни малейшего чувства вражды к обидчику**. Напротив, мы должны испытывать к нему такую любовь, что единственным нашим чувством будет скорбь о том, что он выбрал столь пагубный для себя путь. **Мысль о нанесенной нам личной обиде должна быть упущена из виду при мысли о более серьезном ущербе, который нанесет себе обидчик своим поведением**. **Для нас это неестественно; мы можем это делать только тогда, когда становимся причастниками Божественной природы**.

16. Могут сказать, что Бог на самом деле не прощает людей, пока они не раскаются. Это правда; но Он желает, чтобы они получили Его помилование, и поэтому, насколько Его это касается, Он уже помиловал их. **Все, чего не хватает, - это чтобы они приняли помилование, которое Он им предлагает**; если они этого не сделают, Он чист, и ответственность за их гибель ложится на них самих.

17. **Бог не может на самом деле простить нераскаявшегося грешника, потому что, когда Он прощает, это значит гораздо больше, чем когда прощаем мы.** **Если человек злостно обидел нас, и мы его прощаем, это ничего не меняет в его вине; но когда Бог прощает грешника, его вина снимается этим прощением; и очевидно, что Бог не может снять вину с человека, у которого нет ни желания, ни намерения воздерживаться от грехов, но который полон решимости продолжать свои виновные действия**.

18. Это подводит нас к еще одной особенности прощения. Очень часто люди говорят, что они могут простить, но не могут забыть. **Это не истинное прощение. Человек, не забывший обиду, будет размышлять над ней до тех пор, пока горькие чувства не вспыхнут вновь с большей силой, чем прежде; жестокие чувства не уходят, а лишь заглушаются на время**. Человек, который не забывает нанесенную ему обиду, никогда по-настоящему не простил обидчика; он не позволил любви к обидчику затмить все мысли о нанесенной ему обиде, а без этого не может быть прощения, подобного тому, которое Бог осуществляет по отношению к нам.

19. **Божественное прощение - это оправдание**; Бог прощает верующего во Христа, вменяя ему Свою праведность «*в прощении грехов, соделанных прежде*» Рим. 3:25. Помилованный человек как будто никогда не грешил; там, где раньше была только вина, Бог видит только праведность - праведность, вложенную в него по Его собственной чудесной любви. **Если мы прощаем так, как прощает Бог, мы должны относиться к раскаявшемуся обидчику так, как будто он ничего не сделал против нас**. Мы должны забыть, что он когда-либо обижал нас. Мы должны относиться к нему так, как будто он сделал нам только добро, а не зло.

20. Человек, который прощает таким образом, является истинным учеником Христа, потому что никто не может этого сделать, если он не испытал и не испытывает в настоящее время благословение Божественного прощения. **Недостаточно того, что мы однажды были прощены; мы должны иметь яркое ощущение Божьей любви к нам сейчас, если мы хотим прощать так, как должны**. При таких обстоятельствах самое трудное в мире дело становится самым легким. Ведь когда мы осознаем, насколько мы грешны и как много Бог нам простил, прощение мелкой обиды, нанесенной нам ближним, кажется пустяком. Когда мы задумываемся о величине нашего греха против Бога, все обиды, которые могли причинить нам все люди, становятся незначительными.

21. Мы думаем, что слуга, получивший от своего господина десять тысяч талантов, был подлым и неблагодарным, потому что не дал своему товарищу сто динариев. Если бы он хоть немного понимал, что для него было сделано, он бы сказал своему товарищу оставить эту ничтожную сумму себе и больше не думал о ней. Так и мы, если у нас есть хоть малейшее чувство Божьей любви к нам, не можем не проявлять соответствующую любовь к нашим ближним.