**Тема: Испытание истинной любви. Иоанна 21:15-22**

1. Прочитаем: Ин. 21: 15-17 «*Когда же они обедали, Иисус говорит Симону Петру: Симон Ионин! любишь ли ты Меня больше, нежели они? [Петр] говорит Ему: так, Господи! Ты знаешь, что я люблю Тебя. [Иисус] говорит ему: паси агнцев Моих. Еще говорит ему в другой раз: Симон Ионин! любишь ли ты Меня? [Петр] говорит Ему: так, Господи! Ты знаешь, что я люблю Тебя. [Иисус] говорит ему: паси овец Моих. Говорит ему в третий раз: Симон Ионин! любишь ли ты Меня? Петр опечалился, что в третий раз спросил его: любишь ли Меня? и сказал Ему: Господи! Ты все знаешь; Ты знаешь, что я люблю Тебя… Иисус говорит ему: паси овец Моих*».

2. После воскресения Иисус в третий раз явился группе Своих учеников. Они внезапно оторванные от общения с Тем, от Кого они привыкли зависеть, как дети от родителей, не понимая смысла произошедшего и не зная будущего, - несомненно, думая, что их труд ловцов человеков закончен, хотя он еще и не начинался, - **последовали предложению Петра и вернулись к своему прежнему занятию**. Но успех не сопутствовал их труду. После утомительной ночи, проведенной с сетью безрезультатно, Иисус появился на берегу и направил их к успешному улову, и вот они уже закончили трапезу, которую Он для них приготовил, как вдруг Он задал Петру вопрос,

3. «Симон Ионин! любишь ли ты Меня больше, нежели они?» Иоанна 21:15

4. Какие воспоминания, должно быть, вызвал этот вопрос в уме Петра! Он увидел себя в саду, говорящего Иисусу, Лука 22 33 «*Господи! с Тобою я готов и в темницу и на смерть идти*» и, Матфей 26 33 «*если и все соблазнятся о Тебе, я никогда не соблазнюсь*» - и при первом же нападении бежал, а после клятвенно отрекался от Господа. Но он усвоил урок смирения и больше не хотел сравнивать себя с другими, поэтому он довольствовался тем, что сказал, - «*так, Господи! Ты знаешь, что я люблю Тебя*» Иоанн 21:15.

5. Это простое утверждение было настолько сильным, насколько слова могли выразить истину: *«[Иисус] говорит ему: паси агнцев Моих*» ст. 15

6. Большинство людей просят, чтобы кто-то сделал что-то для них, чтобы он оказал им личную услугу, чтобы показать свою любовь; но Иисус просит тех, кто исповедует любовь к Нему, показать это, сделав что-то для кого-то другого.

7. Апостол Павел сказал, Римлянам 1 14 «*Я должен и Еллинам и варварам, мудрецам и невеждам*».

ВОПРОС: Почему он был должником перед всеми людьми?

8. Потому что он так свободно получил богатую благодать Божью. Римлянам 5 5 «*потому что любовь Божия излилась в сердца наши Духом Святым, данным нам*»

9. Писание нам говорит:

- *Который дал Себя за нас* Титу 2:14,

- *Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного* Иоанна 3 16

- *Бог во Христе примирил с Собою мир*. 2 Коринфянам 5 19

10. Бог не меняется, и Его любовь всегда одна и та же; поэтому, когда Его любовь проливается в сердце, она обязательно должна проявляться в служении человечеству. Но *Любовь от Бога.* 1 Иоанна 4 7

**11. Только любовью Бога - любовью, которую Он имеет к нам, - мы можем любить Его**; поэтому тот, кто любит Господа, должен обязательно любить и служить тем, ради кого Он отдал Себя в любви.

12. Однако никто не должен думать, что Господь требует от нас делать что-то, чтобы доказать, что мы любим Его. Дерево приносит яблоки не для того, чтобы доказать, что оно яблоня, хотя оно действительно известно по своим плодам; но оно приносит яблоки, **потому что плод находится в нем и должен обязательно появиться**. Так и любовь - один из первых плодов Духа, и любовь служит, потому что такова ее природа.

13. То, что Иисус не просил Петра пасти Его овец и агнцев, чтобы доказать, что он любит Его, видно из того факта, о котором говорит Петр, Иоанна 21 15 *Ты знаешь, что я люблю Тебя*.

14. Он знает состояние наших сердец лучше, чем мы сами, и не требует доказательств нашей любви, но говорит нам, что Ему приятно, чтобы мы знали, как нам проявлять свою любовь.

15. Мы часто слышим, как люди сетуют на недостаток любви к Господу; но в Библии мы никогда не читаем подобных благочестивых изречений. Есть много людей, чья религия не идет дальше признания в отсутствии любви к Господу и скорбного выражения печали по этому поводу.

**16. Многие люди, которые действительно любят Господа, обманываются, используя те же самые фразы, думая, что для них было бы самонадеянностью безоговорочно утверждать, что они любят Бога, и что они должны, как знак смирения, признаться, что на самом деле не любят Его**.

17. Но следует понимать, что половинчатая любовь - это не любовь. Бог бесконечно больше нас, и мы никогда не сможем постичь Его, чтобы в совершенстве оценить все, что получаем от Него; **но каждый человек может легко любить Его всем сердцем, душой и силой, и это все, что требуется или что возможно**. **Никто никогда не слышал, чтобы маленький ребенок оплакивал недостаток любви к матери**; **он никогда не осознает этого недостатка, потому что у него его нет**. Конечно, он не может выполнять ту работу, которую мог бы делать зрелый человек, но он любит так же сильно, и его любовь так же сладка для матери. **Он просто любит и не беспокоится об этом.**

**18. Среди религиозных людей очень много неосознанного лицемерия, и ни в чем оно не проявляется так явно, как в жалобах на то, что они недостаточно любят Господа**. Такие разговоры греховны и оскорбляют Господа.

19. Что бы мы подумали, если бы библейский рассказ поведал нам, что когда Иисус спросил Петра: «Любишь ли ты Меня?» - тот поразмыслил несколько минут и ответил: «Ну, я не смею сказать безоговорочно, что люблю, потому что знаю, что не люблю Тебя так, как должен, но я совершенно уверен, что у меня есть любовь к Тебе. Однако я хочу любить Тебя сильнее, и каждый день скорблю о том, что люблю Тебя так мало. Это моя главная жалоба на то, что моя любовь так слаба и немощна, но я жажду благодати, чтобы любить Тебя больше».

20. Каким ударом было бы такое признание для Учителя. Вы скажете: «Но разве нельзя признаться в этом, если это правда?»

21. Давайте не будем называть это исповеданием, это скорее отречение от Господа. Если бы Петр ответил Господу таким образом, это было бы худшим отречением, чем то, когда он отрекся от Него с проклятием; ведь Петр действительно любил Господа, даже когда внезапный страх охватил его и заставил отрицать, что он знает Его. **В то время как намеренно говорить о недостатке любви к Господу - значит лишь утверждать, что Он не любим.**

22. Мы не можем не любить любого человека или вещь, которые кажутся нам прекрасными. **Любящий человек привлекает нашу любовь спонтанно**. **Поэтому, когда люди говорят, что не любят Господа так сильно, как считают своим долгом, они признают, что обязаны Ему за оказанные услуги, но Он настолько отвратителен для них, что они не могут Его любить**. Давайте же не будем больше оскорблять Господа, а лучше познакомимся с Ним и поймем, что Он - Тот самый...

23. Песнь 5 16 «*весь он – любезность*», - **и любовь придет сама собой. Ее нельзя принудить**.

ЗАМЕТКА: Это также справедливо и с верой:

- **Не бойтесь того, что Бог забудет о вашей вере**. Как Он называет её? Более драгоценной, чем гибнущее золото. Кто нам говорит об этом? Чудный Советник, Сам Господь.

- **Давайте же возблагодарим Его за то, что Он так относится к нашей слабой и трепещущей вере**.

- Странно, во свете Евангелия, **почему люди жалуются и оплакивают свою слабую веру**. Иногда мы говорим: «Я не имею никакой веры вообще». **Однако Господь говорит, что вы имеете веру**, и **вы должны благодарить Бога за ту веру, которую вы имеете**. **Какой бы маленькой она ни была, даже размером с горчичное зерно, благодарите Его за то, что вы имеете её, и за то, что она дороже для Него, чем всё золото и все блага земли**. Вот как относится Господь к вашей вере.

- **Более того, вам нет никакой нужды задаваться вопросом о том, имеете ли вы веру**. **Бог говорит, что вы имеете её, и это правда**. Прочитаем из послания Римлянам 10:6-8: «А праведность от веры так говорит: не говори в сердце твоем: кто взойдет на небо? то есть Христа свести. Или кто сойдет в бездну? то есть Христа из мертвых возвести. Но что говорит Писание? Близко к тебе слово, в устах твоих и в сердце твоем, то есть слово веры, которое проповедуем»

Далее:

ВОПРОС: Зачем Господь спросил Петра, любит ли он Его, если Он и так это знал?

24. Отчасти для того, чтобы испытать его, посмотреть, сохранил ли он еще свой хвастливый дух, и таким образом помочь ему быть начеку.

25. Но будьте уверены, это еще не все. **Он не стал бы задавать этот вопрос трижды, если бы не хотел услышать от Петра: «Я люблю Тебя»**. **Господь любит слышать выражение любви от тех, кого Он любит.**

26. Падение Петра после его хвастливых заявлений о верности Учителю, естественно, заставило бы его сдержаться в выражении своих чувств; он подумал бы, что все, что он может сказать, будет воспринято с подозрением, и что он потерял право говорить о чувствах своего сердца.

**27. Но Христос выведет его на чистую воду и даст ему понять, что признания в любви от него (то кто пал) очень желанны**.

28. К сожалению, наш перевод не передает того тонкого различия, которое выражено в вопросах и ответах этого урока. Слово «любовь» в этом отрывке образовано не от одного греческого слова, а от двух, которые имеют совершенно разные оттенки значения.

29. Петр использовал одно и то же слово на протяжении всего урока, а Христос использовал другое слово в первый и второй раз, когда спрашивал: «Любишь ли ты Меня?» В последний раз Он использовал более сильное слово. Слово, которое Иисус употребил в первый раз, означает «уважать, ценить, благоговеть, быть довольным». Оно используется для обозначения любви, рассматриваемой в связи с тенденцией воли.

30. Слово, которое Он использовал в последний раз и которое Петр использовал на протяжении всего времени, означает любовь в ее самой нежной форме, как эмоцию, страсть. **Его корневая идея заключается в объятиях и поцелуях, в то время как первое слово никогда не имело такого значения**.

31. Одно слово обозначает восхищение по какой-то веской и достаточной причине, которую можно назвать, а другое - спонтанную любовь.

32. Оставив в стороне технические моменты, мы можем выразить смысл текста следующим образом:

- «Симон, сын Иоаннов, любишь ли ты Меня более других?»

- Петр ответил: «Да, Господи; Ты знаешь, что я люблю Тебя».

- Христос снова сказал: «Симон, сын Иоаннов, почитаешь ли ты Меня и относишься ли ко Мне с благоговением?»

- Петр снова ответил: «Да, Господи; Ты знаешь, что я люблю Тебя».

- В третий раз Иисус использовал слово Петра, сказав: «Симон, сын Иоаннов, любишь ли ты Меня?»

33. И тогда Петр, огорченный тем, что Господь, похоже, сомневается в его любви, обратился к Своему собственному знанию, сказав: «Господи, Ты все знаешь; Ты знаешь, что я люблю Тебя».

34. Любовь означает жертву, и Петру было дано заверение, что у него будет достаточно возможностей для проявления своей любви. Ему было сказано об этом прямо, Иоанн 21 19-21 «... *какою смертью [Петр] прославит Бога» - и затем, обернувшись, он увидел Иоанна, идущего за ним, и спросил, «Господи! а он что?*». «*Господи, а что делать этому человеку*?» (пер. с анг.).

35. Ему было интересно узнать, что будет делать этот человек; но Иисус не удовлетворил его интереса, «*если Я хочу, чтобы он пребыл, пока приду, что тебе [до того]? ты иди за Мною*», ст. 22 - вот и весь ответ, который получил Петр.

36. Для нас будет хорошо, если мы примем этот ответ на свой счет. Не наше дело, какую работу Бог предназначил кому-то другому; если мы занимаемся своими делами, этого достаточно. Никто не может знать за другого.

37. Каждый человек может и должен сам знать, что Господь поручил ему сделать и как Он хочет, чтобы это было сделано, и довольствоваться этим, предоставляя всем остальным отвечать за себя перед Учителем. Кто-то другой неверен: «что тебе [до того]?» Этот не считает нужным соблюдать субботу по четвертой заповеди; «что тебе [до того]? ты иди за Мною».

38. Петр сказал, что будет следовать за Господом, даже если все оставят Его; теперь Господь говорит ему и нам следовать за Ним, независимо от того, что могут или не могут делать другие. **Никто не может быть судьей другому; никто не может быть совестью для другого**. Каждому человеку дается его работа по его способностям, и каждый может лучше всего помочь другим в их работе, добросовестно выполняя свою собственную.

ВОПРОС: Но, что в своей сути значат эти слова: **Что тебе [до того]?**

39. Этот вопрос Господь задает грешному человеку, когда тот проявляет склонность к надзору за религиозным поведением своих собратьев.

40. Этот краткий диалог с Петром очень ясно показывает мысли Господа относительно осуществления церковной власти среди людей. Петр, который занимал столь же высокое положение в Церкви, как и все остальные, и которому многие верят, что он занимал самое высокое место, **встретил резкий упрек Господа за то, что осмелился требовать даже знания тех обязательств, которые Спаситель возложил или собирался возложить на Иоанна**. **Однако сколько с тех пор тех, кто не занимал должности и не обладал добродетелями апостола, взяли на себя право диктовать своим собратьям, что они должны делать, чтобы исполнить свои обязательства перед Богом, и даже наказывать их, если они отказывались повиноваться!**

41. Именно этот дух воплощен во всех тех законах, которые люди предположили принять для наказания «преступлений против Бога и религии». Люди стали настолько якобы ревностными к Господу, что взяли на себя обязанность не только знать, что должны делать все остальные, чтобы соответствовать Божьему замыслу, но и исполнять наказание за проступок, как будто Господь не в состоянии или не компетентен, поддерживать честь Своего собственного закона! Это ревность Савла из Тарса, которая была «не по знанию». Ревность апостола Павла и каждого обращенного человека заключается в том, чтобы пасти стадо живым словом, которое есть хлеб и вода жизни.

42. Вы спросите: Господи, что делать с этим человеком, который не соблюдает заповедей Твоих? Или: Господи, вот один, который поклоняется Тебе не так, как я считаю правильным; что делать с ним? Ответ: «что тебе [до того]? ты иди за Мною». Уделите внимание своему собственному курсу и предоставьте всем остальным свободу делать то же самое.

43. «*Паси овец Моих» и «Следуй за Мною*». Так Господь обозначил долг Петра; и так Он обозначил весь долг всех Своих последователей, будь они высокого или низкого звания. Тот, кто послушается слов Господа, найдет широкое поле для приложения всех своих сил, не обращая внимания на навязывание религиозных обязанностей своим соседям.