## Тема: «Не введи нас в искушение... Ибо Твое есть Царство и сила и слава во веки»

1. Прочитаем Матф. 6:13: из молитвы «Отче наш» - «и не введи нас в искушение, но избавь нас от лукавого. Ибо Твое есть Царство и сила и слава во веки. Аминь.»

2. Сегодня нам надо разобраться с искушениями и с Царством и славой Господа в этом стихе из молитвы «Отче наш».

1. Не введи нас в искушение

1. Это прошение нельзя рассматривать в отрыве от того, что следует сразу за ним: «но избавь нас от лукавого». Обе фразы вместе образуют подходящую кульминацию этой замечательной молитвы, поскольку, если их использовать с пониманием, они указывают на стремление души к чистоте сердца.

2. В Библии слово «искушение» употребляется в двух смыслах. Апостол говорит:

- «*С великою радостью принимайте, братия мои, когда впадаете в различные искушения*». Иакова 1:2.

- И снова он говорит: «*Но каждый искушается, увлекаясь и обольщаясь собственною похотью*». Стих 14.

3. **Из последнего текста, очевидно, что апостол не стал бы увещевать людей считать радостью то, что они увлекаются по своей похоти и соблазняются на грех**; **поэтому искушение во втором стихе отличается от искушения в четырнадцатом**.

4. Искушение второго стиха «*С великою радостью принимайте, братия мои, когда впадаете в различные искушения*». - это искушение, которое успешно преодолевается и делает человека более сильнее, чем когда-либо. **Это испытание веры**. В Ефесянам 6:16 мы узнаем, что вера - это щит, которым можно угасить стрелы лукавого. **Задача щита - защищать человека**. Если в щит попадает стрела, человек, в которого она была направлена, не получает никакого вреда; он его не чувствует. **Итак, искушения, которые вырабатывают терпение и укрепляют, - это те, которые не находят отклика в нашем собственном сердце, но мгновенно отражаются**.

**5. Другие искушения - это те, которые возникают в сердце. Грех предстает перед нами, и разум устремляется к нему и жаждет его**. Может быть, явный поступок так и не будет совершен, но поскольку «*Помысл глупости — грех*» (Притчи 24:9), тот, кто только в воображении совершает греховный поступок, в глазах Бога считается виновным. Подобные искушения естественны для каждого человека, Мар.7:21 *Ибо извнутрь, из сердца человеческого, исходят злые помыслы*

6. Прошение «**Не введи нас в искушение**» следует понимать как «не дай нам впасть в искушение»; оно также должно быть понято как относящееся ко второму классу искушений - тем, которые исходят изнутри. Причина в том, что

- (1) мы не просим избавления от испытаний, а считаем их благословением,

- и (2) что Бог не может и не хочет вводить людей в грех.

7. Итак, молитва звучит так: «*Не дай нам впасть в глупое и вредное вожделение, но избавь нас (удержи) от зла*».

**8. Это не может означать, что Бог не позволит человеку проявить то зло, которое в нем есть, ибо это было бы невозможно; если зло в сердце, оно должно проявиться, и нам прямо говорят, что однажды Бог оставил человека делать то, к чему побуждало его сердце.** Этим человеком был Езекия.

9. После того как он был исцелен, вавилонские послы пришли поздравить его, и он показал им все сокровища своего царства. 4 Царств 20:12, 13. Этот поступок был вызван гордыней. 2 Паралипоменон 32:24, 25. Писание, рассказывая об этом, говорит: «*Только при послах царей Вавилонских, которые присылали к нему спросить о знамении, бывшем на земле, оставил его Бог, чтоб испытать его и открыть все, что у него на сердце*.». 2 Паралипоменон 32:31.

10. **Таким образом, мы должны сделать вывод, что просьба «не введи нас в искушение» не означает, что Бог должен вмешаться своей могущественной силой, чтобы чудесным образом уберечь нас от зла, которое есть в наших собственных сердцах**.

**11. Отсюда можно сделать только один вывод: молитва подразумевает отречение от греха и ненависть к нему, желание очистить от него сердце и укрепиться, чтобы он снова смог пройти через щит веры и получить доступ в сердце**. Только так можно мгновенно отразить искушения, ведь, как мы уже читали, злые помыслы естественны для человеческого сердца.

**12. Именно для этого Христос пришел на землю. Недостаточно, чтобы мы были освобождены от вины за грех, - от прошлых проступков, - но мы должны быть освобождены от любви ко греху**. Павел говорит, что Христос «*отдал Себя Самого за грехи наши, чтобы избавить нас от настоящего лукавого века, по воле Бога и Отца нашего*». Галатам 1:4. Под «*настоящим лукавым веком*» подразумевается не физическое творение, а «*похоть плоти, похоть очей и гордость житейская*». 1 Иоанна 2:16.

13. И снова мы читаем, что Он «*дал Себя за нас, чтобы избавить нас от всякого беззакония и очистить Себе народ особенный, ревностный к добрым делам*». Тит 2:14.

14. Это то, что Бог хочет сделать для нас; это то, что мы должны просить Его сделать для нас, ибо Он не сделает этого против нашей воли.

Вопрос: Что может помешать Ему сделать это?

15. Ничего, если мы искренне молимся: «*Не введи нас в искушение, но избавь нас от лукавого*». Мы не можем очистить себя от осквернения грехом, как бы сильно ни желали освободиться от него (Притчи 20:9); но если мы искренне желаем удержаться от греха, Бог будет действовать в нас по Своей воле и по Своему благоволению (Филиппийцам 2:13), и это будет делать нас совершенными во всяком добром деле, чтобы исполнять Его волю, действуя в нас тем, что хорошо. Евреям 13:21.

**16. Но хотя это состояние в каком-то смысле пассивное, поскольку оно представляет собой полную отдачу себя Богу, оно ни в коем случае не является состоянием бездействия**. «*Противостаньте диаволу, и убежит от вас*.». Иакова 4:7. «*Подвизайтесь войти сквозь тесные врата*». Луки 13:24. Необходимо постоянно бодрствовать против коварных нападок врага. Стремление к Богу подразумевает удаление от греха.

17. Эта часть молитвы Господней не может быть произнесена от сердца, разве только тем, кто вместе с псалмопевцем может сказать: «*Вымыслы человеческие ненавижу, а закон Твой люблю*» Пс. 118:113. **И это невозможно сделать до тех пор, пока человек не осознает, что общение с Богом - единственное, чего следует желать, - что Божья любовь-доброта лучше жизни**. Каждый человек в мире получит то, чего он хочет. Если он любит греховные удовольствия, он будет предоставлен их похотливому наслаждению; но если его сердце и душа взывают к Богу, обещание гласит, что он будет насыщен.

2. Ибо Твое есть Царство и сила и слава во веки

1. «*Ибо Твое есть Царство*». Это утверждение, если его запомнить, порождает уверенность, а также благоговение и трепет. «*Господь на небесах поставил престол Свой, и царство Его всем обладает*». Псалом 102:19.

2. Люди в целом не признают Бога вселенским Царем, но это не меняет сути дела. Часть Божьего творения восстает против Него; но это не уничтожает того факта, что Царство принадлежит Ему по праву. Многие люди поклоняются богам собственного изготовления, но это не уничтожает того факта, что есть только один Бог. В начале Бог отдал власть над этой землей человеку (Бытие 1:27), но тем самым Он не отказался от Своего права на нее. Бог - Царь царей, и **Ему было угодно управлять этой частью владычества через человека, которого Он создал по Своему образу и подобию**. Человек должен был стать просто средством, через которого Бог будет проявлять Свою власть на земле. Тот факт, что человек отказался быть орудием Божьей воли, нисколько не умаляет изначального и вечного права Бога на Царство.

3. Но наше исповедание перед Богом касается нас гораздо ближе. Когда неверующие фарисеи потребовали, чтобы Иисус сказал, когда придет Царство Божье, Он ответил им: **«***Не придет Царствие Божие приметным образом, и не скажут: вот, оно здесь, или: вот, там. Ибо вот, Царствие Божие внутрь вас есть***».**
Луки 17:20, 21.

4. **Кто-то скажет: «Но Бог не правит сердцами злых людей». Совершенно верно, потому что Его правление - это любовь, которую они отвергают; но факт остается фактом: каждое человеческое сердце - это законное Божье Царство**. Его право подтверждается тем, что «Он Сам даёт всему жизнь и дыхание и всё»: «Ибо мы Им живём, и движемся, и существуем». Деяния 17:25, 28.

5. **Человек имеет в себе не больше силы, чем полевая трава, и поэтому, когда он пытается сам управлять царством, он терпит печальную неудачу.**

Вопрос: Кто один имеет право править?

6. Тот, кому принадлежит царство. Поэтому, когда мы говорим Господу: «*Твое есть Царство*», мы признаем, что только Он имеет право править не только в наших сердцах, но и на всей земле. Но если мы действительно признаем этот факт, то полностью отдаем Царство под Его контроль.

**7. Тот факт, что Он не заставляет людей служить Ему, является достаточным доказательством того, что Он не желает, чтобы человек стремился заставлять людей**. **Его закон - любовь, и поэтому сила прямо противоположна Его Царству**.

**8. Все, к чему мы призваны, кем бы мы ни были, - это признать право Бога на Царство**. **Тот, кто признает, что Царство - то есть все человечество, включая его самого, - принадлежит Богу, естественно, воздержится от попыток управлять какой-либо его частью.** Тот, кому принадлежит Царство, имеет исключительное право править, и если мы искренне признаем право Бога, то не будем вмешиваться в Его дела. **Мы оставим Ему право поступать с другими людьми так, как Он считает нужным**. **Признавая Его право управлять всем Царством, мы сами отказываемся от права управлять любой его частью, даже своей собственной жизнью**. **Единственная часть Царства, которую мы можем уступить Богу, - это мы сами.** **Когда мы сделаем это, тогда мы сможем рассказать другим, как хорошо Его правление, и убедить их также уступить Его владычеству**.

9. **Потому что единственная часть этой земли, на которой мы несем прямую ответственность за то, чтобы воля Господа исполнялась, - это наши собственные сердца**. **Поэтому невозможно молиться этой молитвой, если сердце не отдано Господу для исполнения Его собственной воли.**

10. «Ибо Твоя есть... слава». В Псалме 18:2; 8:2. В первом из них мы читаем: «*Небеса проповедуют славу Божию, и о делах рук Его вещает твердь*». В другом говорится: «*Господи, Боже наш! как величественно имя Твое по всей земле! Слава Твоя простирается превыше небес!*». Второе утверждение естественным образом вытекает из первого. **Поскольку Бог создал небеса, Его собственная слава должна быть больше, чем слава небес**. Поэтому, когда мы видим солнце, сияющее в своей силе, мы имеем лишь слабое представление о славе Божьей.

11. Эту мысль хорошо проиллюстрировал один еврей, которого язычник попросил показать своего Бога. Еврей ответил, что его Бога нельзя увидеть. Когда язычник выразил мнение, что если у еврея есть Бог, то он должен быть в состоянии показать его, еврей велел ему посмотреть на солнце. Солнце в это время было в своем полуденном блеске, и язычник сказал: «Я не могу смотреть на него, оно слепит мне глаза». Иудей ответил: «Если ты не можешь смотреть на одно из творений Божьих, то как же ты можешь рассчитывать на то, что сможешь смотреть на самого Бога?» Это был справедливый и мудрый ответ. Бог, как Творец неба и земли, возвысил свою славу над небесами.

12. Всякий раз, когда священники входили в самое святое место земной скинии, где проявлялась слава Божья, перед ними обязательно должно было подниматься облако благовоний, чтобы укрыть его глаза от славы, иначе ее яркость могла привести к мгновенной смерти. См. Левит 16:2, 12, 13. Но даже этой меры предосторожности было недостаточно всякий раз, когда Господь являл больше Своей славы. Так, мы читаем о посвящении храма Соломона: «*Когда окончил Соломон молитву, сошел огонь с неба и поглотил всесожжение и жертвы, и слава Господня наполнила дом.* *И не могли священники войти в дом Господень, потому что слава Господня наполнила дом Господень*.». 2 Паралипоменон 7:1, 2.

13. Павел говорит: Ефесянам 3:14-19: «*Для сего преклоняю колени мои пред Отцем Господа нашего Иисуса Христа, от Которого именуется всякое отечество на небесах и на земле, да даст вам, по богатству славы Своей, крепко утвердиться Духом Его во внутреннем человеке, верою вселиться Христу в сердца ваши, чтобы вы, укорененные и утвержденные в любви, могли постигнуть со всеми святыми, что широта и долгота, и глубина и высота, и уразуметь превосходящую разумение любовь Христову, дабы вам исполниться всею полнотою Божиею*». Когда христианин подходит к престолу благодати, чтобы найти благодать для помощи во время нужды, он должен помнить, что вся сила и слава принадлежат Богу; и **мысль о том, что его просьба о подаче укрепляющей благодати будет вознаграждена в размере, равном немыслимой славе Божьей, должна обязательно побудить его прийти с дерзновением**.

14. Эту же мысль замечательным образом подчеркивает пророк Иеремия в своей молитве к Богу за отступивших евреев. Он говорит: «*Сознаем, Господи, нечестие наше, беззаконие отцов наших; ибо согрешили мы пред Тобою. Не отрини нас ради имени Твоего; не унижай престола славы Твоей: вспомни, не разрушай завета Твоего с нами*.». Иеремия 14:20, 21.

15. Конечно, пророк должен был быть исполнен Духа, когда произносил эту молитву, иначе он не осмелился бы сказать Господу: «*не унижай престола славы Твоей*» «*Не посрами престола славы Твоей*» (пер. с анг). **Божий престол - это престол благодати; это также престол славы, и Он обещал давать благодать «по богатству славы Своей»**. **Поэтому, если Он не сможет дать полную меру благодати тем, кому она обещана, Его славный престол перестанет быть престолом славы; он будет опозорен**.

**16. Мера благодати, которую Он даст, соответствует богатству Его славы.**

17. Христианин может чувствовать себя измотанным битвой, раздавленным муками тела или духа, или того и другого. Тогда он может вспомнить слова Павла: «*Ибо думаю, что нынешние временные страдания ничего не стоят в сравнении с тою славою, которая откроется в нас*.». Римлянам 8:18. Павел пережил гораздо больше, чем обычные человеческие скорби. Он много трудился, даже в слабости и трепете. Он много раз был в темнице. Пять раз он получал от иудеев все количество ударов, которые позволял закон; три раза его били прутьями; однажды его побили камнями и бросили умирать. Он потерпел кораблекрушение, был в опасности от разбойников и, что хуже всего, «в опасности среди лжебратьев». **Но ему было позволено увидеть нечто из славы, которую Бог уготовал любящим Его, и он высказал свое твердое мнение, что все страдания этой жизни недостойны сравнения с той славой, которая откроется в нас.** Возьмите все страдания этой жизни и положите их на одну чашу весов, а на другую - славу, которую Бог уготовил Своим детям, и слава настолько перевесит страдания, что их невозможно будет сравнить. **Страдания можно было бы выразить только нулем**. И вот апостол говорит: «*Ибо кратковременное легкое страдание наше производит в безмерном преизбытке вечную славу, когда мы смотрим не на видимое, но на невидимое: ибо видимое временно, а невидимое вечно*.». 2 Коринфянам 4:17, 18.