## Тема: Дети христиан уходящие в мир. Анализ характеров двух братьев.

1. Тысячи и тысячи религиозных родителей прошли через горькое разочарование. Они дали своим детям как им казалось, наилучшее христианское воспитание, преданно вовлекая их в семейное богослужение утром и вечером, обучая их запоминать и заучивать Писание наизусть, регулярно посещая с ними субботнюю школу, жертвуя многим, чтобы они посещали только церковную школу, и, строго соблюдая дисциплину, преподавали им важнейший урок послушания родителям и Богу. В своей решимости добиться успеха в воспитании своих детей как живых христиан, некоторые отцы и матери, ценой карьеры отца и в ущерб жизненным удобствам, покидают города и поселяются в сельской местности, чтобы оградить своих детей от мирского влияния.

2. Все это они делали для того, чтобы обеспечить спасение своих детей, и в тех случаях, когда в детстве и ранней юности у детей формировалась приемлемая модель поведения, родители были достаточно уверены в том, что их отпрыски вырастут, и будут ходить по Божьим путям и будут приносить пользу им и обществу.

3. Затем происходит немыслимое. Молодые люди достигают возраста, когда начинают чувствовать желание утвердить свою независимость, но, вместо того чтобы продолжать вести образ жизни, в котором их пытались утвердить родители, они решают связать свою судьбу с миром. Они не проявляют никакого интереса к дальнейшему изучению Библии, забывают о священных обязанностях соблюдать субботу, возвращать Богу десятину и вести здоровый образ жизни и предаются мирским удовольствиям и грехам. Многие из них с радостью приобщаются к алкоголю, никотину и тяжелым наркотикам. **Больше всего родителей ужасает то, что молодые люди, похоже, наслаждаются своей новой жизнью и не проявляют никаких признаков того, что их мучает совесть**.

4. С разбитым сердцем родители задаются вопросом: что могло пойти не так? Они знали и действительно верили в чудесное обещание: «*Наставь юношу при начале пути его: он не уклонится от него, когда и состарится*» (Притчи 22:6). Они уверены, что были усердны и правильно воспитывали своих детей «на том пути, по которому они должны идти», и что в этом ужасном исходе нет никакой их вины. Они верили, молились и работали с истинной преданностью! «Почему же тогда обещание не исполнилось?» - со слезами спрашивают они. Здесь напрашивается вывод, что виноват Бог, потому что Он дал обетование, и, так же несомненно, как они верят, что они удовлетворительно выполнили условия, они уверены, что в провале нельзя винить их. Они считают, что действительно верили в обещание Бога и действовали в соответствии с ним, а также были очень преданы правильному воспитанию своих детей. Поэтому они вправе были ожидать, что Бог благословит их любящими, послушными и праведными детьми.

5. Три проблемы:

- семья использовала систему управления сатаны в доме, то есть, силу принуждения

- отсутствовало рождение свыше детей

- неверная процедура наставления

6. Все три фактора должны быть учтены.

7. Посмотрим на систему воспитания.

8. Урок будет взят из жизни Моисея и Аарона.

**9. Между характерами этих братьев была поразительная разница**. Это различие лучше всего видно на примере случая с золотым тельцом. По Божьему повелению Моисей удалился из стана, чтобы встретиться с Иеговой на вершине горы, а Аарон был назначен Богом, управлять станом и его обитателями. Старший брат Моисея должен был поддерживать закон и порядок, пока лидер Израиля не вернется после встречи, со Всевышним. Важно, чтобы никто не упустил из виду тот факт, что **именно Бог назначил Аарона руководить станом, пока Моисей отсутствовал**. Этот факт подтверждается следующими словами: «В отсутствие Моисея судебная власть была передана Аарону, ... Тот, кому Бог поручил управление народом в отсутствие Моисея, как оказалось, санкционировал его восстание» Э. Уайт, Патриархи и пророки, с. 316, 320..

10. Когда осознаешь слабость характера Аарона, поневоле задумываешься о мудрости Бога, назначившего его на эту очень ответственную и высокую должность. **Бог, который, безусловно, понимал характер и слабости этого человека, поступил не так, как поступили бы люди, если бы им, зная то же самое, пришлось решать, кто займет эту должность**. Такие вещи побуждают к размышлениям и исследованиям, поскольку мы стремимся лучше понять Божьи принципы и процедуры и работать в их рамках. Что же послужило причиной кризиса?

11. За время долгого пребывания в Египте израильтяне привыкли каждый день видеть физические изображения египетских божеств. Когда эти идолы были оставлены, люди, естественно стали искать что-то или кого-то, кто мог бы занять их место. Они были настолько духовно бедны, что не могли общаться с невидимым Богом Небес. Самым могущественным чудотворцем среди них был Моисей, и они стали смотреть на него как на Бога на этой земле.

* «Пока Моисей отсутствовал, Израиль **пребывал в ожидании и напряжении**. Люди знали, что он взошел на гору вместе с Иисусом Навином и вошел в облако густой тьмы, которое было видно с равнины, покоящейся на вершине горы, **время от времени освещаемой молниями Божественного Присутствия**. Они с нетерпением ждали его возвращения. **Привыкшим в Египте к материальным представлениям божества, им было трудно довериться невидимому существу, и они привыкли полагаться на то, что Моисей поддерживает их веру.** Теперь он был отнят у них. День за днем, неделя за неделей проходили, а он все не возвращался. Несмотря на то, что облако все еще было видно, **многим в стане казалось**, что их вождь покинул их или же его уничтожил всепожирающий огонь» Э. Уайт, Патриархи и пророки, с. 315..

**12. Разлучив Моисея с народом на столь длительный срок, Бог предоставил им особую возможность осознатьсвою чрезмерную зависимость от человека и необходимость установить личные отношения с Небесным Отцом**. Вместо этого они становились все более беспокойными, чувствуя себя лишенными видимого бога или лидера, и **это привело их к тоске по знакомой земле Египта**, где не было недостатка в физических изображениях египетских божеств, которых можно было увидеть буквально. Их суеверный ум был таков, что **они не могли вернуться к этим богам без видимого бога, который бы их вернул**. Поэтому они обратились к Аарону с просьбой сделать золотого тельца.

13. Многие думают, что прошли те времена, когда люди искали видимого бога или лидера, на которого можно опереться и которому можно было бы доверять. Но эта тенденция все еще существует. Она заставляет многих устремлять свой взор на человека, которого посылает Господь. **В их глазах он не может поступить плохо, и они возносятего на пьедестал**. Они не понимают, что Он всего лишь человек, с теми же страстями и человеческими слабостями, что и у них. Более того, его положение подвергает его большим и более многочисленным искушениям, чем других людей, и поэтому **он более склонен к падению, чем они**. Когда же он оступается, как Аарон, Моисей, Давид, Павел и многие другие, они слишком поздно обнаруживают, что построили свой дом на песке, а буря уже смыла его. **И очень быстро эти бедные души ищут другого бога, другого посланника, другую церковь, чтобы занять место своего прежнего идола**.

14. Так в Израиле наступил кризис, и Аарон внезапно оказался лицом к лицу с решительно настроенной толпой, стремящейся склонить его сделать для них золотого, видимого бога.

* «Такой кризис требовал от человека твердости, решительности и непоколебимого мужества; того, **для кого честь Бога была выше благосклонности народа, личной безопасности или самой жизни**» Э. Уайт, Патриархи и пророки, с. 316.*.*

15. Именно такой человек был нужен Богу в этот критический час: «Но нынешний лидер Израиля не обладал таким характером» Там же..

ВОПРОС: Каким человеком он был тогда?

16. Он был робким и колеблющимся. Ему не хватало смелости и решительности: «Аарон **слабо возражал народу**, но **его колебания и робость в критический момент только сделали людей еще более решительными**» Там же..

* «**Аарон опасался за свою безопасность и, вместо того чтобы благородно отстаивать честь Бога**, уступил требованиям толпы» Э. Уайт, Патриархи и пророки, с. 317.

17. Затем он велел людям принести ему свои золотые серьги. Была построена печь, изготовлена форма, золото расплавилось, и получился телец. Это было изображение животного, которое египтяне считали священным. После этого начался дикий, развратный, языческий религиозный праздник, позорящийБога небес и человека, которого Он создал. На горе Господь сообщил Моисею о событиях, происходящих в стане внизу. Верный слуга Божий поспешил в лагерь и столкнулся со своим слабым и колеблющимся братом, **который предал святое доверие**. Аарон проявил еще большую слабость характера, которая усугубила его положение и могла бы стоить ему жизни, если бы не заступничество Моисея. Он попытался снять с себя всю вину, свалив ее на народ, **и даже дошел до того, что заявил, что создание тельца было чудом, совершенным Божественной силой**. **Это была ложь**. На самом деле он намеренно вылепил тельца именно так, как того требовал народ.

* «Великий вождь вызвал к себе брата, виновного в случившемся, и сурово спросил: «Что сделал тебе народ сей, что ты ввел его в грех великий?» Аарон пытался защитить себя, ссылаясь на требование народа, утверждая, что если бы он не уступил их настояниям, они предали бы его смерти. «Да не возгарается гнев господина моего, — сказал он, — ты знаешь этот народ, что он буйный. Они сказали мне: «Сделай нам бога, который шел бы перед нами; ибо с Моисеем, с этим человеком, который вывел нас из земли Египетской, не знаем, что сделалось». И я сказал им: «У кого есть золото, снимите с себя». И отдали мне; я бросил его в огонь и вышел этот телец». **Он хотел заставить Моисея поверить, что совершилось чудо — брошенное в огонь золото под воздействием сверхъестественной силы превратилось в тельца**. Но эти оправдания и увертки не помогли ему. Он получил по заслугам как главный виновник» Э. Уайт, Патриархи и пророки, с. 320.

18. Аарон поступил так, как поступил, потому что был таким, каким был. Большинство склоняется к выводу, что он был еще не возрожденным, но это не так. Он был робким и слабым. **Он не был наделен таким характером, который позволил бы ему противостоять давлению народа**. Именно это, а не наличие в его жизни неисповеданного греха, заставило его поступить так, как он поступил. Он заслуживает нашего сочувствия и понимания, а не осуждения. В задачи этого исследования не входит подробно останавливаться на серьезности его поражения. Однако мы должны достаточно понять его самого и его ситуацию, чтобы понять, почему он потерпел неудачу, чтобы мы, как родители, могли дать нашим детям такую подготовку, которая сделает их сильными, а не слабыми.

* «**То обстоятельство, что Аарон был более других благословлен и возвеличен в народе, делало его грех еще более отвратительным**. Это Аарон, «святой Господень» (Псалтирь 105:16), изготовил идола и устроил праздник. Это он, назначенный быть устами Моисея, о **ком Сам Бог свидетельствовал: «Я знаю, что он может говорить»** (Исход 4:14). И он не воспрепятствовал дерзким замыслам идолопоклонников. Он, через кого Бог изливал Свои суды над египтянами и над их богами, **равнодушно слушал возгласы толпы перед литым изображением**: «Вот бог твой, Израиль, который вывел тебя из земли Египетской!» **Это он, взошедший вместе с Моисеем на гору и созерцавший славу Господню**, убедившийся, что проявленное всемогущество не давало никаких оснований для создания конкретного изображения. **Это он претворил виденную им славу в образ тельца**. Он, которому Бог доверил наставлять людей в отсутствие Моисея, **одобрил их бунт**. «На Аарона весьма прогневался Господь и хотел погубить его» (Второзаконие 9:20). Но в ответ на сердечное заступничество Моисея он был пощажен и в сокрушении и раскаянии за совершенный грех вновь обрел благоволение Божье» Там же..
* «**Если бы Аарон имел смелость защищать справедливость, не опасаясь за последствия**, он мог бы предупредить отступничество народа. Если бы он был непоколебим в своей верности Богу, если бы он обратил внимание на исходившую от Синая опасность и напомнил людям об их торжественном завете с Богом, когда они обещали повиноваться Его закону, **этим можно было бы пресечь зло**. Но его снисходительность к желаниям народа и невозмутимая уверенность, с которой он осуществил их планы, толкнули их к большему греху, чем тот, что поначалу пришел им в голову» Э. Уайт, Патриархи и пророки, с. 323..

19. Должно быть, это была самая черная глава в жизни Аарона. Он, несомненно, пережил часы душевных и духовных мук, осознав, как ужасно он оступился. Как он, должно быть, скорбел о слабости своего характера и ненавидел себя за то, что подвел Бога, когда на него было возложено такое большое доверие!

20. Напротив, каким сильным, решительным, бескомпромиссным, твердым характером обладал Моисей! Если бы он был в лагере, инцидент никогда бы не произошел. Моисей, твердо и решительно отказавшись от требований народа, решил бы проблему с самого начала. В течение сорока лет служения Израилю Моисей сталкивался с кризисом за кризисом. **Перед лицом каждого из них он проявлял силу характера, которая не оставляла места для компромисса со злом**. Именно эта сила позволила Господу направить через него Свою могучую силу и одержать победу.

21. Каждый христианский отец и мать предпочли бы, чтобы их дети были благословлены характером Моисея, но не Аарона. Но это не случайность, ибо ясно сказано, что: «**Дети - это то, чем их делают родители своими наставлениями, дисциплиной и примером**» Э. Уайт, 5T 37.

22. Здесь не говорится, что дети обязательно становятся такими, какими их хотятсделать родители, но **они становятся такими, какими их сделали родители**.

23. Есть родители, которые отвергают вышеприведенное высказывание, хотя эти слова были написаны по вдохновению и являются абсолютной правдой. Эти родители стремились развить в своих детях силу и чистоту характера, проявленные Моисеем. Они были посвящены и усердны в своих начинаниях, но были разочарованы, когда молодые люди оставили веру своих отцов и ушли в мир. Они воспринимают отступничество своих детей, как нечто, совершенное вопреки их усердным стараниям, и не могут понять, что их дети - **это именно то, чем они их сделали**.

24. Многие из этих родителей не понимали и не переживали нового рождения ни своего ни детей, поэтому не смогли принести этот первый и жизненно важный дар своим детям. Те родители, которые были рождены свыше, **не осознавали необходимости того, чтобы их дети были рождены заново с самого раннего момента жизни**. Тогда, поскольку их неосвященное потомство имело в себе дух непослушания, у родителей не оставалось другого выбора, кроме как править силой, если они хотели добиться уважения или послушания. Такое царство является сатанинским по форме, и неизбежно, что обучение в таком царстве может подготовить человека только к миру. Как трагично, что родители тратят столько лет времени, сил и денег, думая, что прививают своим детям праведность, а на самом деле они невольно готовят их к тому, чтобы они стали подданными сатанинского царства.

25. Моисей был таким, каким его сделали родители, и таким же был Аарон. **Но если у них были одни и те же родители, то как получилось, что результаты оказались настолько разными?** Чтобы полностью понять ответ на этот вопрос, необходимо получить доступ к широкому кругу информации, чтобы проанализировать каждый элемент, повлиявший на их обучение. Бог, в Своей бесконечной мудрости, не сделал всю эту информацию доступной для нас. Но Он открыл некоторые факторы, которые могут быть только благословением для искренних родителей, стремящихся развить в своих детях характер, подобный характеру Моисея, но не Аарона. Повторим, что мы не унижаем Аарона. Он был тем, кем его сделали родители, и поэтому его нельзя винить за то, что сделали они. Мы также не осуждаем родителей, ведь, как и большинство отцов и матерей, они делали все, что могли. Однако, в то время как дети становятся духовными инвалидами из-за недостатка знаний у их родителей, **Господь ожидает, что каждый человек, независимо от того, насколько неудачным было его начало жизни, преодолеет свои наследственные недостатки и те неудачные концепции и привычки, которыми его наделили благонамеренные, но заблудшие родители**.

26. Поскольку Моисей и Аарон были настолько разными по характеру, но при этом оба были такими, какими их сделали родители, из этого следует, что **родители дали каждому из них разное обучение**, и так оно и было.

**27. Моисей был младшим из трех детей**, Мириам - старшей, а Аарон, который был на три года старше Моисея, - средним ребенком. «Господь сообщил Моисею, что Аарон, его брат, на три года старше его самого, выйдет навстречу ему и, увидев его, обрадуется» Э. Уайт, 3SG 196.

28. Несмотря на то, что старший был тем, на ком лежало право первородства, и поэтому его обычно выбирали для руководства, Божий призыв пал на младшего. Так было и в случае с Давидом, когда Бог избрал его на царствование раньше всех его старших братьев. Это произошло потому, что Божий взгляд на квалификацию отличается от человеческого. Даже могущественный пророк Самуил выбрал бы не так, как Бог. **Это еще одно подтверждение того, что в Божьей церкви не должно быть человеческих выборов**. Верность Моисея и сила его характера, превосходящая силу характера его старшего брата Аарона, в конечном итоге подтвердили Божий выбор.

29. Мы уже пришли к выводу, что Моисей должен был получить домашнее воспитание, превосходящее то, которое получил Аарон, и священные записи подтверждают этот факт:

* «Бог услышал молитвы матери; ее вера была вознаграждена. С глубокой благодарностью она приступила к своему теперь уже безопасному и счастливому делу. **Она добросовестно использовала свою возможность воспитать ребенка для Бога**. **Она была уверена, что он был сохранен для какого-то великого дела**, и знала, что вскоре он должен быть возвращен своей царственной матери, **чтобы быть окруженным влиянием, которое могло бы увести его от Бога**. **Все это заставляло ее быть более усердной и осторожной в его обучении, чем в обучении других ее детей**. Она старалась привить ему страх Божий и любовь к истине и справедливости и искренне молилась, чтобы он был сохранен от всякого развращающего влияния. **Она показала ему глупость и грех идолопоклонства и рано научила его склоняться и молиться живому Богу**, Который один мог услышать его и помочь ему в любой ситуации» Э. Уайт, Патриархи и пророки, с. 243.

30. Ключевое предложение в этом абзаце: *«***Все это заставляло ее быть более усердной и осторожной в его обучении, чем в обучении других ее детей***».*

**31. Таким образом, Моисей получил образование, превосходящее то, которое получили Мириам или Аарон**. Это не было вызвано каким-либо фаворитизмом со стороны матери. Напротив, она прекрасно понимала, что Моисей призван выполнить особую работу для Бога и что ему предстоит долгие годы находиться в окружении изощренных пороков Египта. Для первого ему нужна была особая подготовка, для второго - особая защита. **Именно знание этих вещей побудило ее проявить особую заботу и усердие в его воспитании и обучении**. А раз воспитание и обучение было лучше, то и результаты были лучше. И так будет всегда.

32. Нельзя игнорировать тот факт, что были и другие факторы, которые усиливали разницу между характерами Моисея и Аарона. **Наследственность каждого из них была несколько иной, даже если они происходили от одних и тех же родителей**. Хорошо известно, что каждый ребенок в семье получает свой набор наследственных характеристик. В некоторых областях есть сильное сходство, в других - заметные различия. Однако наследственность не является главным фактором, поскольку, какой бы ни была наследственность, благодаря раннему опыту рождения свыше и правильному обучению каждый ребенок может развить силу правильного характера.

33. Еще одно преимущество **Моисея перед Аароном заключалось в том, что он провел сорок лет в пустыне, в то время как Аарон провел тот же период в Египте**, измученный жестокими хозяевами в жизни жалкого рабства, специально предназначенного для того, чтобы сломить дух человека и разрушить его веру и мужество. В результате **Аарону было гораздо труднее, хотя и не невозможно, сформировать сильный, решительный характер**. Чтобы добиться этого в тех обстоятельствах, ему потребовалось бы удивительное понимание принципов развития характера в связи с покорным служением. Это то, что обычно не встречается в людях, если только у них нет очень мудрых и опытных родителей, которые могли бы воспитать в них это понимание. Кажется очевидным, что он не обладал ни огромным преимуществом этих знаний, ни способностью применить их, если бы они у него были. **Скорее, он демонстрировал нечто вроде деградации, которой подвержены те, кто вынужден бесконечно долго рабски подчиняться воле деспотичного хозяина-раба**.

34. В то время как Аарон проходил через эти бесконечные и, казалось бы, безнадежные годы рабства, Моисей был свободен. Ежедневно он созерцал результаты творческой силы Бога в массивных горах, небесах над головой и существах, населяющих землю под ними. **Он видел и принимал Божью праведность, как никогда раньше**. Его представления постоянно расширялись, а характер укреплялся, пока после сорока лет обучения и переучивания он не был готов идти вперед в качестве Божьего инструмента, чтобы вести Свой народ.

35. Нам легко понять, почему Бог выбрал Моисея, чтобы повести израильтян в Ханаан. Это был человек, обладавший талантами и характером, необходимыми для выполнения этой работы. Мы чувствуем, что если бы нас призвали голосовать за нужного лидера, то Моисей тоже стал бы нашим выбором. Мы уверены, что это были бы выборы, на которых исполнилась бы воля Божья. Конечно, это легко говорить сейчас, когда у нас есть вдохновенная ретроспектива (*ред. взгляд в прошлое*), чтобы направлять нас, но что было бы, если бы мы жили в то время? Все выглядело бы по-другому, и мы наверняка проголосовали бы за кого-то другого.

36. Возникает вопрос, почему Господь, зная слабость Аарона и ее результат, назначил его смотрителем во время отсутствия Моисея. Конечно, Господь должен был найти более квалифицированного руководителя, а не навязывать бедному Аарону задачу, которая была ему не по силам!

37. Один факт очевиден. **Господь не видит так, как видят люди, и не назначает тех, кого выбирают люди**. После того как Аарон показал слабость своего характера у золотого тельца, какой верующий стал бы назначать его первым первосвященником Израиля - положением, уступающим по святости и важности только Моисею. Однако Господь избрал именно этого человека.

**38. В то же время очевидно, что Аарон никогда не был бы назначен стоять рядом с Моисеем, если бы Моисей не проявил такого упрямого неверия, какое он продемонстрировал у горящего куста**. После того как из-за неверия Моисея Аарон был назначен на эту должность, **Господь будет чтить назначение до тех пор, пока Аарон ее исполняет**. Этот принцип Божьего порядка будет развит далее в главе 17, «Степень Божьего обязательства».

39. В этих условиях Господь был готов принять несовершенного Аарона, потому что Он знает, что не может найти безупречных и совершенных людей для выполнения Своей работы в мире. Он знает, что некоторые из них потерпят неудачу под сильным давлением, хотя этому нет оправдания, но Он также знает, что это послужит их очищению от недостатков и сделает их еще более пригодными для Его служения. У Аарона были некоторые замечательные качества. Хотя его подготовка была менее основательной, чем у Моисея, тем не менее, он был достаточно подготовлен, чтобы удовлетворительно служить Богу. По этим и другим причинам Господь назначил его на различные ответственные и почетные должности.

40. Когда Иохаведа осознала огромную ответственность, которую должен был нести Моисей, и увидела страшные опасности, с которыми ему предстояло столкнуться, у нее возникло желание приложить особые усилия в отношении Моисея. Сегодня у родителей есть такие же сильные мотивы, вдохновляющие их на максимальное усердие в обучении и подготовке своих детей. Скоро начнутся последние битвы веков. В этот час Богу понадобятся мужчины и женщины с самыми сильными характерами; души, которые будут стоять за принцип, даже если небеса рухнут; посланники, на которых можно положиться, что они будут послушны голосу Божьему, чего бы это им ни стоило.

41. Родители должны понять, что самая важная роль, которую они могут сыграть, - это успешно подготовить своих детей к грядущей буре, подобно тому как Иохаведа готовила Моисея к его назначенной Богом миссии. Сделайте это своим великим делом жизни. Это работа, на которую Господь назначил каждого богобоязненного родителя. Он гарантирует успех всем, кто делает Его своим Советником и Руководителем.