**Урок: Вечный завет - это не «слушайся и живи». Как все устроено в Божьей вселенной.**

1. Проанализируем две идеи, которые сидят прочно в головах христиан относительно вечного завета:

- Условием завета между Богом и Его творениями является «Слушайся и живи»

- Договор, или завет, по которому Адам начал свое существование, заключался в том, что Бог обещал жизнь только на условии послушания Адама.

ВОПРОС: Если два эти утверждения верны, то какие тогда факты будут сопровождать эти утверждения?

А. Адам должен был заключить это соглашение с Богом еще до своего существования. Потому что если его существование началось до заключения соглашения, то очевидно, что он не начал свое существование по этому соглашению.

Б. Если верно, что Адам начал свое существование по этому соглашению, то столь же очевидно, что соглашение существовало до него, и единственный способ, которым соглашение между ним и Богом могло существовать до него, заключаться в том, что он вступил в это соглашение как-то до своего существования.

В. Заметим также, что, согласно этому заявлению, соглашение заключалось в том, что «Бог обещал жизнь только при условии послушания Адама». **Так как жизнь была обещана ему только при условии, то, конечно же, у него еще не могло быть жизни**; а, не имея жизни, он снова как-то согласился повиноваться, чтобы иметь ее, так как «только» при этом «условии» он мог иметь жизнь.

ВОПРОС: Нужно ли кому-то объяснять, что подобное во всех мыслимых смыслах абсолютно невозможным?

2. Поскольку Адам и любой другой разум обязательно должны быть живыми, прежде чем они смогут заключить какой-либо договор, из природы вещей следует, что **каждый из них начал свое существование с жизни**, **а не с какого-либо соглашения о том, чтобы сделать что-то, чтобы получить жизнь или иметь ее**.

3. Таким образом, простой и очевидный факт и простая истина Писания заключается в том, что Адам и ангелы начали свое существование с жизни; и что **эта жизнь была даром благодати Божьей, создавшей их живыми душами; и ни в каком смысле не была обусловлена каким-либо договором, сделкой или условием или чем-либо подобным**.

ВОПРОС: Но если взять за основу, вышеприведенное утверждение, что Бог обещал дать им жизнь при условии, что они будут послушны; а они, со своей стороны, обещали повиноваться, чтобы иметь жизнь, и должны были сделать это по логике вещей, прежде чем могли получить жизнь - То когда они сделали это и получили жизнь, то как же на самом деле они получили жизнь?

4. Есть только один возможный ответ, и этот ответ совершенно ясен: они получили жизнь своими делами, благодаря своему обещанию, своему вхождению в сделку, договор, соглашение.

5. Более того, если Бог обещал жизнь только при условии послушания, то совершенно очевидно, что **их надежда на жизнь зависела только от их послушания**. А поскольку Божья часть не могла исполниться, пока не исполнилась их часть, поскольку Божье обещание не могло исполниться, пока их обещание не исполнилось в послушании, из этого следует, что **их надежда на послушание покоилась только на силе их собственного обещания повиноваться**. **Таким образом, вечный завет Бога покоится на обещании творений**.

6. С этим полностью согласуется часто встречающееся предположение о том, что вечный или непреходящий завет Бога «нарушается» и «возобновляется», «нарушается» и «возобновляется».

7. **Но если завет действительно Божий и покоится только на Божьем обетовании, то он никогда не нарушался и не может быть нарушен**. Ведь Бог не хочет и не может нарушить Свое обещание; и ни одно творение не может нарушить Божье обещание. **А значит, он никогда не мог нуждаться в обновлении**. Вечный завет был бы всегда нерушимым.

8. Праведность и жизнь действительно идут рука об руку. Но если Адам и все люди и ангелы могли иметь жизнь только благодаря своим делам, во исполнение своего обещания повиноваться, **то очевидно, что они получили праведность своими делами во исполнение своего обещания, и поэтому эта праведность была абсолютно и исключительно их собственной праведностью**. **Это была абсолютно праведность по делам, а не по вере**.

ВОПРОС: В чем опасность применять термин обновление к вечному завету?

9. Дело все в том, что Божий завет идентичен Его закону, состоящему из десяти заповедей, если вы обновляете вечный завет – вы должны обновить и Божий закон, когда он нарушен!

10. **Но надо признать истинную евангельскую мысль, что именно грешник, а не закон, нуждается в обновлении, что именно человек терпит неудачу, а не завет**, который не может нарушиться, и который не нуждается в обновлении».

11. Такая концепция представляет нам Бога как человека, у которого не было достаточной уверенности в собственной доброте, в достоинствах собственной истины или в ценности собственной благодати, чтобы расположить нас довериться этому, чтобы завоевать наше свободное доверие и привести нас в любящее послушание. И чтобы обеспечить это, Бог должен был заключить нас в узы юридической системы, сделки, «договора», «условия» и оговорки!

12. Но это вовсе не Бог. Это не Бог и Отец Господа нашего Иисуса Христа. Само имя истинного Бога - «*Господь, Господь, Бог человеколюбивый и милосердый, долготерпеливый и многомилостивый и истинный, сохраняющий милость в тысячи [родов], прощающий вину и преступление и грех*» (Исх. 34:6, 7). И Он достаточно уверен в Своей милости и благодати, долготерпении и прощении, чтобы полагаться только на это, **чтобы обеспечить вечное спонтанное свободное, благодарное служение созданных Им разумных существ**. И это было решено на веки вечные еще до того, как когда-либо существовало творение или вообще какое-либо творение.

13. Разум необходим для добродетели. **Свобода выбора необходима для разума, и свобода выбора необходима для добродетели**. Бог создал ангелов и людей разумными. **Он создал их нравственными. Поэтому он сделал их свободными в выборе; и он вечно уважает эту свободу выбора**. Он сделал все разумные существа свободными выбирать Его. **Эта совершенная свобода выбора прославлять Его, сама по себе несет в себе свободу выбора не делать этого**. **Но для любого разума выбор не прославлять Бога - это грех**. Поэтому в природе вещей свобода выбора подразумевает возможность греха.

ВОПРОС: Если Бог создал ангелов и людей свободными в выборе, а значит, свободными в выборе греха, не должен ли Он был предусмотреть возможность такого выбора еще до их создания? Разве Он не должен был предусмотреть возможность греха еще до того, как было создано хоть одно существо?

14. Безусловно; и Он это сделал. И это положение, которое Он тогда предусмотрел, является существенной частью той вечной цели, которую Он замыслил во Христе Иисусе, Господе нашем, и которая раскрывается в проповеди вечного Евангелия.

15. Давайте вернемся к тому времени, когда еще не было ничего сотворенного; **вернемся к вечным советам Божества**. Существование Бога - это не самоудовлетворенное существование. Его любовь - это не самолюбование. Его радость не исполняется в том, чтобы завернуться в Самого Себя и сидеть в одиночестве. Его любовь удовлетворяется только в том, что изливается на тех, кто примет ее и насладится ею в полной мере. Его радость исполняется только в том, чтобы нести в бесконечную вселенную, полную благословенных разумных существ, саму полноту вечной радости.

16. Он желал, чтобы вселенная была полна разумных существ, наслаждающихся Его любовью в полной мере. **Для этого они должны быть свободны в выборе Его и в выборе служения Ему**. **Но в их свободе выбрать служение ему кроется и свобода выбрать не служить Ему или служить себе, жизнь или не жизнь**. **Ибо не выбирать Его - значит не выбирать жизнь, а не выбирать жизнь - значит выбирать смерть**

17. **Это подразумевает возможность вхождения греха, возможность того, что некоторые решат не служить Ему, что некоторые выберут путь греха**.

ВОПРОС: Должен ли Он тогда отказаться творить, потому что если Он творит, то это должно быть связано с возможностью проникновения греха, что совершенно противоположно Его природе?

18. Это значит лишь вечно оставаться одиноким, в плане отсутствующего творения, которое принимает от Бога, то есть Бог был в состоянии ничего не дающего и не изливающего и не РИСКУЮЩЕГО ничем. Более того, такое сокращение само по себе означало бы лишь перестать быть Богом. **Ибо чего стоит Бог, который не может сделать то, что Он желает?** Кем бы Он тогда был - если бы Он не мог бы исполнить Свою собственную волю?

19. Итак, раз Он - Бог, то Он - Творец, и Он создаст множество разумов. Он создаст их свободными в выборе, а значит, с возможностью выбора ими не Его пути, а значит, с возможностью их согрешения.

ВОПРОС: Должен ли Он тогда стремиться оградить их от проникновения греха, заключив их всех в узы, чтобы сохранить мир? В узы сделки и «договора», на «условиях» и оговорках, что они будут повиноваться, что они будут соблюдать Его закон, что они не будут грешить? И все это для того, чтобы они могли получить от Него жизнь?

20. Нет, конечно же нет! **Подобное было бы самой надежной гарантией проникновения греха**. И даже если грех войдет, их служение будет лишь служением законничества, их послушание - лишь их собственным, по их собственному обещанию, а их праведность - лишь их собственная.

21. Слава Господу, это не Бог и Отец Господа нашего Иисуса Христа. Он сделал все разумные существа свободными выбирать и думать так, как они выбирают; и, следовательно, свободными грешить, если они это выбирают**. И в то же время, по Своей бесконечной любви и вечной праведности, Он решил принести Себя в жертву, чтобы искупить всех, кто согрешит, и дать им вторую свободу выбирать Его или себя, выбирать жизнь или смерть**. И те, кто во второй раз и вопреки всему этому не изберут Того, Кто есть их жизнь, - пусть получат то, что избрали, а это может быть только смерть. **А те, кто выберет жизнь, - вселенная полна ими, - пусть в полной мере наслаждаются тем, что они выбрали**, - вечной жизнью, полнотой совершенной любви и дорогими наслаждениями беспредельной добродетели и радости во веки веков.

22. Это Бог, живой Бог, Бог любви, Бог и Отец Господа нашего Иисуса Христа, Который полностью способен сделать все, что пожелает, и при этом оставить все Свои творения свободными. Это Он, Который от дней вечности «*творит все по замыслу воли Своей*». И это «тайна, сокрывавшейся от вечности в Боге, создавшем все Иисусом Христом, дабы ныне соделалась известною через Церковь начальствам и властям на небесах многоразличная премудрость Божия, по предвечному определению, которое Он исполнил во Христе Иисусе, Господе нашем». Это вечная цель, которую Он замыслил во Христе Иисусе, Господе нашем; и Евангелие в этом мире является лишь откровением. Ефесянам 3:8-11.

ВОПРОС: И снова спросим себя: какими были ангелы и каким был Адам, когда они начали свое существование? Были ли они в интеллектуальном, моральном и духовном плане просто телами из какой-то материи? Людьми, которые могли получать впечатления и принимать форму только под давлением извне? Что говорит Писание?

23. Адам был создан по образу и подобию Божьему. Бытие 1:26, 27. Он был облечен и увенчан славой и честью. Псалом 8:5; Евреям 2:7.

24. В первые часы своего существования он обладал умом такого объема, такой проницательной силы, такой гибкости и в то же время такой точности, что мог мгновенно прочитать каждую сотворенную вещь, последовательно пробежать по всему царству зверей и птиц и с первого взгляда уловить тайну самой природы каждого творения и выразить мысль Бога, какой она біла в самом точном виде. **В сердце и разуме, в мыслях и воле он был настолько един с Богом в Духе Божьем, что все его способности были на самом деле способностями Божественного разума**; **и все это по его собственному свободному выбору**». Бытие 2:18-20. И даже он был «ниже ангелов». Евреям 2:7.

25. Конечно, такие великолепные разумные существа, как эти, не были взяты Богом для сделки, для «договора», для обещания, при условии и оговорке, что они будут повиноваться, чтобы иметь жизнь, и что «Бог обещал им жизнь только при условии послушания!».

26. Нет, однозначно нет! **Они уже имели жизнь от Автора жизни**. Они радостно пребывали в самом присутствии Того, Кто Сам был их жизнью и с Кем находится источник жизни. Второзаконие 30:20; Псалом 35:10 «*ибо у Тебя источник жизни; во свете Твоем мы видим свет*». И когда они с открытым лицом созерцали Его славу, то преображались в тот же образ от славы в славу, как бы Духом Господним (Матфея 18:20; 2 Коринфянам 3:18). Их жизнь была от Него; а поскольку «праведность и жизнь идут вместе», их праведность была от Него. **Они жили от Него, через Него, в Нем и с Ним; и они были праведны от Него, через Него и в Нем.** Таким образом, их праведность была праведностью Божьей, а не их самих; не их собственная праведность, которая была от закона, а праведность Божья, которая от веры.

27. **Они не знали таких вещей, как «повинуйся и живи»**. **Нет; они жили. И они знали, как жить от Бога и в Боге. Они жили от Того, Кто был их жизнью. Они жили Им, в Нем и с Ним, Который есть источник жизни**. **И в самой этой жизни послушание проявлялось в самом проявлении жизни и праведности Божьей в них**. **Это было не внешнее послушание, не законническая форма. Это было послушание по вдохновению жизни и любви Божьей; послушание, свободно и бессознательно исходящее изнутри из-за обладания жизнью, любовью и праведностью Божьей в полноте обладания святым Духом Божьим**.

28. Я ни в коем случае не хочу сказать или намекнуть, что Адам и ангелы не соблюдали закон Божий до того, как согрешили. **Я говорю, что ни один из них никогда не делал этого, чтобы стать праведным, или чтобы получить жизнь, или чтобы иметь жизнь**; ни один из них никогда не обещал повиноваться или соблюдать закон, чтобы иметь праведность, или чтобы иметь жизнь, ни для какой другой цели, ни по какой другой причине; **Бог никогда не держал их на сделке или соглашении или каком-либо «условии», требуя от них обещания повиноваться, прежде чем они смогут иметь жизнь**.

29. **Вселенная Бога - это не вселенная рабства, а совершенной свободы. Это не вселенная дел закона, а вселенная благодати через веру по обетованию одного только Бога, всегда и во веки веков**.

ВОПРОС: Но почему завет, заключенный на Синае, был заветом рабства? Разве они не обещали повиноваться и соблюдать Его закон - Десять заповедей?

30. Конечно обещали.

ВОПРОС: А разве послушание Богу в соблюдении Его закона - это не благо?

31. Несомненно.

ВОПРОС: Тогда разве не хорошо то, что они обещали?

32. Несомненно хорошо.

ВОПРОС: Тогда в чем же была трудность? Где была ошибка?

33. **Трудность была не в том, что они обещали сделать, а в их обещании сделать это**. Завет, заключенный на Синае, объявлен Писанием ошибочным; он был ошибочен в обещаниях, и вина была найдена «в них самих». Евреям 8:7, 8.

34. Однако все, что они сделали, это пообещали, что будут слушаться голоса Бога и соблюдать десять заповедей. Поэтому, по ясному слову Писания, люди на Синае должны были пообещать слушаться голоса Бога и соблюдать Его закон, чтобы Бог был их Богом, а они - Его народом. Но они не смогли этого сделать. Поэтому они были неправы, заключив договор «повинуйся и живи».

35. Несомненно, скажут: «Конечно, это было верно по отношению к ним, потому что они были грешниками; но это не могло быть верно по отношению к ангелам и Адаму в начале их существования и до того, как они стали грешниками».

36. Ни ангелы, ни люди никогда не вступали в договор «повинуйся и живи» и не предлагали Богу повиновение как выполнение «условия», при котором «только» они могут получить обетование жизни. И это по той причине, что при таком «договоре» и при таком «условии» их послушание и, следовательно, их праведность будут только от них самих и от закона. **А самоправедность - это не более истинная праведность и не более приемлемая для Бога в небесном ангеле, чем в земном фарисее**.

37. Даже Сам Господь Иисус, Творец и Господь всего, слава Божья и Свет вселенной, сойдя в этот мир и приняв «вид раба», не мог явить Свою собственную праведность, праведность Самого Себя; но должен был «опустошить Себя» и «ничего не делать» от Себя; и это для того, чтобы явилась праведность Божья - праведность Божья по вере. Филиппийцам 2:5-7; Иоанна 5:30; 12:49; 14:10.

38. И если Господь славы «в образе раба» не мог этого сделать, то ни один ангел (все они на самом деле только слуги, Откровение 19,10; 22,9) не мог и не сможет этого сделать. **И если Сам Господь славы не мог сделать это в «образе раба» на земле, то ни один ангел никогда не сможет сделать это на небе**.

ВОПРОС: Что же тогда?

39. **Только это: Господь славы, опустошив Себя и ничего не делая от Себя, чтобы не явилась даже Его собственная праведность, но только праведность Божья, - как могущественный и славный «Вождь», которым Он является, Он открыл путь, задал темп и поднял истинный стандарт для всей вселенной, единственный путь, единственную праведность, которая когда-либо может быть приемлемой для Бога, - праведность одного Бога; праведности Божьей, которая по вере Иисуса Христа**.

ВОПРОС: Когда по истине Бог дал Христа и отдал Себя в Нем? Когда, по истине, Христос принес Себя в жертву? Когда Он «опустошил Себя»?

40. Ответ: «прежде создания мира» (1 Петра 1:20); прежде создания всякой твари, да, даже прежде сотворения мира. **Само творение покоится на благодати Бога, который отвергает Себя, отдает Себя, опустошает Себя ради жизни, радости и блага Своих созданий**. И это Божественное дело опустошения Себя, чтобы Бог мог явиться всем во всем, это Божественное дело, которое было совершено по истине еще до сотворения мира и которое было совершено видимо на кресте Голгофы, это Божественное дело, которое является единственным путем к праведности во всей вселенной и в вечности.

41. Праведность, будь то люди или ангелы, светлые серафимы или возвышенные херувимы, не приходит через их собственное послушание. Она приходит только по благодати Божьей через веру Иисуса Христа; никогда их собственная праведность, которая от закона, но всегда только «та, которая через веру Христову, праведность, которая от Бога по вере»

42. **И под этим словом «вера» я подразумеваю не просто теоретическое понятие, но «веру» в ее единственно верном значении: воля, подчиненная Ему, сердце, отданное Ему, и привязанность, прикрепленная к Нему**. Только это и есть вера; и она сама по благодати и дару Божьему. **И эта вера - воля, подчиненная Богу через Христа, сердце, отданное Богу во Христе, и привязанности, прикрепленные к Богу Христом, - это вера ангелов так же истинно, как и людей**. **И по этой вере и в этой вере Господа Иисуса все радостное множество святых ангелов, светлых серафимов и блаженных херувимов, равно как и люди, избавляются от всякой мысли о себе, от всякой мысли о какой-либо праведности от себя или от закона и принимают праведность Божью, которая есть вера в Иисуса Христа, по Его безграничной благодати**.

ВОПРОС: И что они «повинуются?»

43. Конечно, они повинуются. Но это послушание не внешнее исполнение закона, а внутреннее, свободное служение любви, которое является единственным истинным послушанием на небе и на земле. И в этом послушании, конечно же, они живут, ибо оно есть само выражение жизни и праведности Божьей, которая находится в них по вере Иисуса Христа по благодати Божьей.