## Тема: О рождении свыше и духовном росте

1. Текст: «*Итак, кто во Христе, тот новая тварь; древнее прошло, теперь все новое*» (2 Коринфянам 5:17) {57.1}

2. Иногда человек не может назвать точное время и место своего обращения ко Христу или вспомнить все предшествующие этому обстоятельства, но это не доказывает, что он необращенный. Христос сказал Никодиму: «Дух дышит, где хочет, и голос его слышишь, но не знаешь, откуда приходит и куда уходит: так бывает со всяким, рожденным от Духа» (Иоанна 3:8). **Влияние Духа Божьего на человеческое сердце подобно дуновению ветра**. Мы не видим ветер, но ощущаем его присутствие. Эта **возрождающая сила**, которую не видит ни один человеческий глаз, **зарождает новую жизнь в душе; она создает новое творение по образу и подобию Божьему**. Хотя работа Духа тиха и незаметна, ее последствия очевидны. Если сердце обновлено Духом Божьим, жизнь будет свидетельствовать об этом. Хотя **мы не можем ничего сделать, чтобы изменить свое сердце или привести себя в гармонию с Богом**; хотя мы не должны полностью полагаться на себя или свои добрые дела, **наша жизнь покажет, обитает ли в нас Божья благодать**. **Изменения будут заметны в характере, привычках, занятиях**. Контраст между тем, какими они были, и тем, какими стали, будет четким и решительным. **Характер проявляется не в случайных добрых делах и не в случайных проступках, а в тенденции привычных слов и поступков**».

3. Действительно, **внешняя благопристойность поведения может быть у человека и без обновляющей силы Христа**. Любовь к влиянию и желание добиться уважения окружающих могут привести к упорядоченной жизни. Самоуважение может побудить нас избегать видимости зла. **Эгоистичное сердце может совершать великодушные поступки**. Как же определить, на чьей мы стороне?

4. Кто владеет сердцем? **С кем связаны наши мысли? О ком мы любим говорить?** **Кому принадлежат наши самые теплые привязанности и наши лучшие силы?** **Если мы принадлежим Христу, то наши мысли - с Ним, а наши самые сладкие мысли - о Нем**. **Все, что мы имеем и чем являемся, посвящено Ему**. Мы стремимся носить Его образ, **дышать Его духом**, исполнять Его волю и угождать Ему во всем.

5. Те, кто становятся новыми творениями во Христе Иисусе, приносят плоды Духа: «*Любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, веру, кротость, воздержание*» (Галатам 5:22, 23). Они больше не будут поступать по прежним похотям, но верой в Сына Божьего будут следовать по Его стопам, отражать Его характер и очищать себя так же, как Он чист. **То, что они раньше ненавидели, они теперь любят, а то, что раньше любили, они ненавидят**. Гордые и самоуверенные становятся кроткими и смиренными сердцем. Тщеславные и высокомерные становятся серьезными и скромными. Пьяницы, становятся трезвыми, а распутники - чистыми. Суетные обычаи и моды мира отбрасываются. Христиан привлечет не «нарядность в одежде», но «сокровенный сердца человек в нетленной красоте кроткого и молчаливого духа» (1 Петра 3:3, 4). {58.3}

**6. Нет никаких доказательств подлинного покаяния, если оно не приводит к исправлению**. Если грешник вернет залог, отдаст то, что награбил, исповедует свои грехи и возлюбит Бога и ближних, он **может быть уверен, что перешел от смерти к жизни**.

7. Когда мы, заблуждающиеся, грешные существа, приходим ко Христу и становимся причастниками Его прощающей благодати, **в сердце зарождается любовь**. Всякое бремя становится легким, потому что иго, которое налагает Христос, легко. **Долг становится радостью, а жертва - удовольствием**. Путь, который раньше казался окутанным мраком, становится ярким от лучей Солнца праведности.

8. Прелесть характера Христа будет видна в Его последователях. **Для Него было радостью исполнять волю Божью**. **Любовь к Богу, ревность о Его славе, были управляющей силой в жизни нашего Спасителя**. Любовь украшала и облагораживала все Его поступки. **Любовь - от Бога. Неосвященное сердце не может зародить или произвести ее**. **Она есть только в том сердце, где царствует Иисус**. «Будем любить Его, потому что Он прежде возлюбил нас» (1-е Иоанна 4:19). В сердце, обновленном Божественной благодатью, любовь является принципом действия. **Она изменяет характер, управляет импульсами, контролирует страсти, усмиряет вражду и облагораживает чувства**. Эта любовь, лелеемая в душе, услаждает жизнь и оказывает облагораживающее влияние на все вокруг. {59.3}

**9. Есть две ошибки**, от которых дети Божьи - особенно те, кто только что доверился Его благодати, - особенно нуждаются в защите. **Первая**, о которой уже говорилось, - это **упование на собственные дела, упование на то, что они могут сделать, чтобы привести себя в гармонию с Богом**. **Тот, кто пытается стать святым собственными делами, соблюдая закон, пытается сделать невозможное**. **Все, что человек может сделать без Христа, загрязнено эгоизмом и грехом**. Только **благодать Христа через веру может сделать нас святыми**. {59.4}

10. Противоположное и не менее опасное **заблуждение** заключается в том, **что вера во Христа освобождает людей от соблюдения Закона Божьего**; что поскольку только через веру мы становимся причастниками благодати Христа, наши дела не имеют никакого отношения к нашему искуплению. {60.1}

11. Но обратите внимание, что **послушание - это не просто внешнее исполнение, а служение любви**. **Закон Божий - это выражение самой Его природы**; закон воплощает великий принцип любви, а значит, является основой Его правления на небе и земле. Если наши сердца обновляются по подобию Божьему, **если в душе поселяется Божественная любовь, разве закон Божий не будет исполняться в жизни**? Когда принцип любви внедряется в сердце, когда человек обновляется по образу Того, Кто его создал, исполняется обетование Нового Завета: «Вложу законы Мои в сердце их и в мыслях их напишу их» (Евреям 10:16). А **если закон написан в сердце, то не будет ли он формировать жизнь**? Послушание - служение и преданность любви - является истинным признаком ученичества. Писание говорит: «Ибо это есть любовь к Богу, чтобы мы соблюдали заповеди Его», «Кто говорит: „я познал Его“, но заповедей Его не соблюдает, тот лжец и нет в нем истины» (1 Иоанна 5:3; 2:4). Вместо того чтобы освобождать человека от послушания, вера, и только вера, делает нас причастниками благодати Христовой, которая и дает нам силу для послушания. {60.2}

12. Мы не заслуживаем спасения своим послушанием, ибо спасение - это свободный дар Божий, который можно получить по вере. Но **послушание - это плод веры**. «И вы знаете, что Он явился для того, чтобы взять грехи наши, и что в Нем нет греха. Всякий, пребывающий в Нем, не согрешает; всякий согрешающий не видел Его и не познал Его» (1 Иоанна 3:5, 6). Вот истинное испытание (*ред. истинный тест, измерение*). **Если мы пребываем во Христе, если в нас живет любовь Божья, то наши чувства, наши мысли, наши цели, наши поступки будут в гармонии с волей Божьей, выраженной в заповедях Его святого закона**. «Дети! Да не обольщает вас никто. Кто делает правду, тот праведен, подобно как Он праведен» (1-е Иоанна 3:7). **Праведность определяется стандартом святого Божьего закона**, выраженного в десяти заповедях, данных на Синае. {61.1}

**13. Так называемая вера в Христа, которая утверждает, что освобождает людей от обязанности повиноваться Богу, - это не вера, а самонадеянность**. «Благодатью вы спасены через веру». Но «вера, если не имеет дел, мертва сама по себе» (Ефесянам 2:8; Иакова 2:17). Иисус сказал о Себе до прихода на землю: «Я желаю исполнить волю Твою, Боже Мой, и закон Твой у Меня в сердце» (Псалом 39:9). А незадолго до Своего вознесения на небо Он объявил: «Я соблюл заповеди Отца Моего и пребываю в Его любви» (Иоанна 15:10). Писание говорит: «А что мы познали Его, узнаем из того, что соблюдаем Его заповеди… Кто говорит, что пребывает в Нем, тот должен поступать так, как Он поступал» (1 Иоанна 2:3-6). «Потому что и Христос пострадал, оставив нам пример, дабы мы шли по следам Его» (1 Петра 2:21). {61.2}

**14. Условие вечной жизни сейчас такое же, каким оно было всегда**, таким же, каким оно было в Раю до грехопадения наших первых родителей, - **совершенное послушание закону Божьему, совершенная праведность**. Если бы вечная жизнь была дарована на каком-либо другом условии, а не на этом, то счастье всей вселенной было бы поставлено под угрозу. Был бы открыт путь к бессмертию для греха несущего горести и страдания. {62.1}

**15. До грехопадения у Адама была возможность сформировать праведный характер, повинуясь Божьему закону**. Но **он не смог этого сделать**, и **из-за его греха наша природа падшая, и мы не можем сделать себя праведными**. Поскольку мы грешны, нечестивы, мы не можем в совершенстве исполнять святой закон. **У нас нет собственной праведности, которая могла бы удовлетворить требования Божьего закона**. Но Христос проложил для нас путь спасения. Он жил на земле среди **испытаний и искушений**, **подобных тем, с которыми приходится сталкиваться нам**. **Он прожил безгрешную жизнь**. Он умер за нас, а теперь предлагает взять наши грехи и дать нам Свою праведность. Если вы отдадите себя Ему и примете Его как своего Спасителя, то, **какой бы грешной ни была ваша жизнь, ради Него вы будете причислены к праведникам**. **Характер Христа заменяет ваш характер**, и вы приняты Богом так, как будто вы никогда не грешили. {62.2}

**16. Более того, Христос изменяет сердце**. **Он пребывает в вашем сердце по вере**. Вы должны поддерживать эту связь с Христом **верой** и **постоянным подчинением Ему своей воли**; и пока вы это делаете, **Он будет действовать в вас**, чтобы вы желали и поступали по Его благоволению. Поэтому вы можете сказать: «А что ныне живу во плоти, то живу верой в Сына Божьего, возлюбившего меня и предавшего Себя за меня» (Галатам 2:20). Иисус сказал Своим ученикам: «Ибо не вы будете говорить, но Дух Отца вашего будет говорить в вас» (Матфея 10:20). **Тогда, когда Христос действует в вас**, вы будете проявлять тот же дух и совершать те же добрые дела - дела праведности, послушания. {62.3}

17. Поэтому нам нечем хвалиться. У нас нет оснований для самопревозношения. **Наше единственное основание для надежды - это праведность Христа, вмененная нам**, **и праведность Его Духа, действующего в нас и через нас**. {63.1}

18. Когда мы говорим о вере, следует помнить об одном различии. **Существует вид убеждения, который полностью отличается от веры**. Существование и сила Бога, истинность Его Слова - **это факты, которые даже сатана и его подручные в глубине своей души не могут отрицать**. Библия говорит, что «и бесы веруют и трепещут», но это не вера (Иакова 2:19). Там, где есть не только (1) признание Слова Божьего, но и (2) подчинение воли Господу; где (3) сердце отдано Ему, а (4) привязанности сосредоточены на Нем, там есть вера - вера, которая действует любовью и очищает душу. Через эту веру сердце обновляется по образу и подобию Божьему. И сердце, которое ранее в своем необновленном состоянии не подчинялось закону Божьему, да и не могло подчиняться[[1]](#footnote-1), **теперь радуется его святым заповедям**, восклицая вместе с псалмопевцем: «Как люблю я закон Твой! Весь день размышляю о нем» (Псалом 118:97). И праведность закона исполняется в нас, живущих «не по плоти, а по духу» (Римлянам 8:1). {63.2}

19. Есть люди, познавшие прощающую любовь Христа и действительно желающие быть детьми Божьими, но при этом осознающие, что их (1) характер несовершенен, их (2) жизнь небезупречна, и они (3) готовы сомневаться, **обновились ли их сердца Святым Духом**. Таким людям я хочу сказать: «**Не отступайте в отчаянии. Нам часто придется склоняться и плакать у ног Иисуса из-за наших недостатков и ошибок, но мы не должны унывать. Даже если нас одолеет враг, мы не брошены, не оставлены и не отвергнуты Богом**. Нет, Христос находится одесную Бога и ходатайствует за нас. Возлюбленный Иоанн сказал: «Сие пишу вам, чтобы вы не согрешали; а если бы кто согрешил, то мы имеем Ходатая перед Отцом, Иисуса Христа, Праведника» (1 Иоанна 2:1). И не забывайте слова Христа: «Сам Отец любит вас» (Иоанна 16:27). **Он желает вернуть вас к Себе, чтобы увидеть, как в вас отражается Его собственная чистота и святость**. И если вы только отдадите себя Ему, Тот, **Кто начал в вас доброе дело, продолжит его до дня Иисуса Христа**. (1) Молитесь более горячо; (2) **верьте более полно**. Разочаровавшись в своих силах (*ред. не доверяя себе*), доверимся силе нашего Искупителя и будем славить Его, Целителя душ наших». {64.1}

**20. Чем ближе вы подходите к Иисусу, тем более несовершенным вы будете казаться в своих собственных глазах**; ведь ваше (1) зрение станет яснее, и (2) ваши недостатки будут видны в широком и четком контрасте с Его совершенной природой. Это свидетельство того, что (1) **сатанинские заблуждения утратили свою силу**; что (2) **живительное влияние Духа Божьего пробуждает вас**. {64.2}

**21. Никакая глубокая любовь к Иисусу не может поселиться в сердце, которое не осознает своей греховности**. Душа, преображенная благодатью Христа, будет **восхищаться Его Божественным характером**; но **если мы не видим своего собственного нравственного уродства, это безошибочно свидетельствует о том, что мы не видели красоты и совершенства Христа**. {65.1}

**22. Чем меньше мы ценим себя, тем больше мы ценим безграничную чистоту и прелесть нашего Спасителя**. Сознание своей греховности побуждает нас обратиться к Тому, Кто может помиловать; и когда душа, осознав свою беспомощность, потянется ко Христу, Он являет Себя в силе. **Чем больше чувство нужды влечет нас к Нему и к Слову Божьему**, тем (1) более возвышенные представления мы будем иметь о Его характере и (2) тем полнее будем отражать Его образ. {65.2}

Итог:

Господь грядет.

Он грядет во славе.

Он грядет, «чтобы прославиться во святых Своих».

Он грядет, чтобы Его святые были прославлены в Нем.

**Итак, приходя, «чтобы прославиться во святых Своих» и чтобы святые были прославлены в Нем, Он грядет для того, чтобы «мы прославились вместе».**

Чтобы быть прославленными с Ним, мы должны быть «со-наследниками с Ним».

Чтобы быть со-наследниками с Ним, мы должны быть «наследниками Божьими».

Чтобы быть наследниками Божьими, мы должны быть «сынами Божьими».

А чтобы быть сынами Божьими, мы должны быть «водимы Духом Божьим».

«Ибо все, водимые Духом Божиим, суть сыны Божии» (Рим. 8:14).

Чтобы быть водимыми Духом Божьим, мы должны иметь Дух Божий.

Чтобы иметь Дух Божий, сам Дух должен «свидетельствовать духу нашему, что мы дети Божии». «А если дети, то и наследники, наследники Божии, сонаследники же Христу, если только с Ним страдаем, чтобы с Ним и прославиться.». (ст. 17)

«Мудрые наследуют славу».

И эта слава — вечная слава.

1. Рим. 8:7 «потому что плотские помышления суть вражда против Бога; ибо закону Божию не покоряются, да и не могут». [↑](#footnote-ref-1)