**Тема: Свобода выбора. Религиозная свобода. Изначальный замысел Бога в даре свободного выбора**

1. РЕЛИГИЯ — это «долг, который мы должны исполнять перед нашим Создателем, и Его способом исполнения».

2. СВОБОДА - это «состояние свободы от господства других людей или от сдерживающих обстоятельств». В философии — это **способность разумного существа самостоятельно делать выбор и принимать решения о своем поведении, спонтанно и добровольно, в соответствии с разумом и мотивами**».

3. Таким образом, религиозная свобода — это освобождение человека от господства других или от ограничивающих обстоятельств; это его свобода самостоятельно делать выбор и определять свое поведение, спонтанно и добровольно, в своем долге перед Творцом и в способе его исполнения.

**4. Так как Бог сотворил человека, то, по самой природе вещей, первоочередные отношения человека — это его отношения с Богом, а первая из всех обязанностей — это обязанность перед Богом**.

5. Представьте момент, когда во вселенной существовало лишь одно разумное существо. **Оно было сотворено, и его отношения с Творцом, его долг перед Ним были единственными возможными**. **Это были первые и самые важные отношения, которые только могли существовать**. Поэтому написано: «*первая из всех заповедей: слушай, Израиль! Господь Бог наш есть Господь единый; и возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим, и всею душею твоею, и всем разумением твоим, и всею крепостию твоею, - вот первая заповедь!*» (Марка 12:29-30). **Всё, что есть у человека, прежде всего принадлежит Богу, потому что всё это пришло от Бога**. Поэтому это первая из всех заповедей, не потому что это первая заповедь, которая когда-либо была произнесена или записана, а потому что это первая, которая могла быть; и это **потому, что она выражает основополагающий принцип существования любого разумного существа**. **Этот принцип существовал уже в момент сотворения первого разумного существа, в первый миг его жизни**.

6. Но хотя это первое из всех возможных взаимоотношений и первая из всех обязанностей, хотя **это неотъемлемая часть самого существования разумных созданий**, тем не менее, Бог сотворил каждое разумное существо свободным — **свободным признавать** это обязательство **или отвергать его**, исполнять его или пренебрегать им, по собственному выбору.

7. Поэтому написано: «то изберите себе ныне, кому служить» (Иисус Навин 24:15), «Жаждущий пусть приходит, и желающий пусть берет воду жизни даром» (Откровение 22:17). **Таким образом, в вопросах религии, то есть в долге, который мы имеем перед нашим Творцом, и в способе его исполнения, Бог сотворил человека абсолютно свободным**. Он освободил его от господства других и от ограничивающих обстоятельств, Он сделал его свободным выбирать и самостоятельно определять свой путь, спонтанно и добровольно. **Таким образом,** религиозная свобода **— это Божий дар, неотъемлемый от самого дара разумной жизни (бытия)**.

**8. Любое служение Богу, которое не является свободным выбором того, кто его совершает, не является служением Богу**. В нём не может быть добродетели; в нём не может быть ничего от Бога. **Любое служение, совершаемое как служение Богу, которое не является свободно выбранным тем, кто его совершает, не может быть от Бога, потому что «*Бог есть любовь*» (1 Иоанна 4:8)**; **а любовь и принуждение, любовь и сила, любовь и угнетение никогда не могут идти вместе**. **Поэтому любая обязанность, любое обязательство, любая форма служения Богу, если они не являются результатом свободного выбора личности, не могут быть ни от Бога, ни для Бога**. Следовательно, когда Господь сотворил любое разумное существо — ангела или человека, — чтобы это существо было счастливо в служении Богу и чтобы в служении или поклонении Богу была добродетель, Он создал его свободным в своем *выборе*.

9. И свобода выбирать это включает в себя и свободу отказаться от выбора этого. Поэтому, когда Бог говорит всем Своим созданиям: «изберите себе ныне, кому служить», каждому существу во Вселенной предоставлено право решать в своей свободе, что он будет делать; будет ли он служить Богу или нет. И когда в этой свободе кто-то использует свой выбор неправильно и решает не служить Богу, **даже тогда, заметьте — даже тогда, Бог, будучи Богом, не преследует его, не отвергает его, не охотится за ним**; **Он ищет его, но не для того, чтобы преследовать, а, как сказано в притче об одной овце, которая заблудилась в горах, Он идёт, чтобы найти её, и ищет её, чтобы вернуть её обратно**.

10. Поэтому обратите внимание на эту истину: когда Бог сделал каждое существо совершенно свободным выбирать служить Ему, и в этом свободным выбирать не служить Ему, — когда это существо использует свой выбор, чтобы не служить Богу, **даже тогда Бог продолжает любить его, потому что Бог есть только любовь**. **Единственное, что Бог чувствует к этому человеку, — это любовь. Единственное, что Он делает — это ищет все возможные пути, чтобы привести его к тому, чтобы он сам пожелал и выбрал любить и служить Ему. Это и есть Бог, и это и есть свобода, религиозная свобода**.

11. Всё, что мы сказали о том, что Бог лишь любит, а не осуждает и не угнетает Своё дитя, которое неправильно использовало свою свободу выбора и выбрало не чтить Бога, полностью выражено в том провозглашении и откровении, которое Бог дал о Себе, о том, Кто Он есть, когда на горе, где Моисей был с Ним, Бог обещал провести перед ним всю Свою благость и познакомить его с Собой. Тогда в этом откровении о Себе Господь прошёл перед Моисеем и провозгласил: «*Господь, Господь, Бог человеколюбивый и милосердый, долготерпеливый и многомилостивый и истинный, сохраняющий милость в тысячи [родов], прощающий вину и преступление и грех*» (Исход 34:6-7). Перевод КИ: «Господь, Господь Бог, милостивый и благодатный, долготерпеливый и обильный в благости и истине, сохраняющий милость тысячам, прощающий беззаконие и преступление и грех» **Это не просто описание того, что Он делает, как если бы Он мог поступать иначе. Нет, это описание того, Кто Он есть. И в этом Он — Бог.** Он не может перестать быть Богом, а значит, не может перестать быть Тем, кем Он явлен здесь, ибо это сущность Его бытия, ибо это то, Кто Он есть.

12. Кто же Он? — **Милосердный (**милостивый**), исполненный милости. Милость — это расположение, сама жизнь сердца, чтобы относиться к людям лучше, чем они заслуживают**. Это Он Сам, и Он никогда не относится ни к кому, никогда не будет относиться ни к кому, никогда не может относиться ни к кому иначе, чем лучше, лучше чем того кто-то заслуживает, потому что милосердие — это то, Кто Он есть, это Его суть. Поэтому, когда кто-то в своей свободе выбора, которая необходима для добродетели, для счастья и для истинного поклонения Богу, — когда в осуществлении этой свободы любой человек использует её неправильно и делает неправильный выбор, **Бог всегда милосерден к нему, относясь к нему лучше, чем он того заслуживает**, **чтобы он мог изменить свой выбор и направить его на правильную сторону**.

13. Далее, Он благ (благодатный). Благой — это благосклонный, протягивающий, предлагающий благосклонность. **И это Бог делает для всех творений, каково бы ни было их состояние или положение**. Бог, будучи Богом и будучи благодатным, **являет Свою благодать каждому существу, кем бы оно ни было и в каком бы состоянии ни находилось**. **Следовательно, когда кто-то использует свой выбор неправильно, вместо того чтобы Бог оставил его, угрожал ему, отверг его, преследовал его, стёр его из существования, Он всегда благ, предлагая ему благосклонность, не в каком-либо одобрении или поддержке его неправильного пути, но чтобы, если возможно, он изменил свой выбор и направил его на правильный путь**.

14. Бог не только милосерден и благ, но и долготерпелив. Определение долготерпения Божьего — это «спасение»: «*долготерпение Господа нашего почитайте спасением*» (2 Петра 3:15). Поэтому, когда кто-то неправильно использует свою свободу, направляет свой выбор в неправильную сторону и идёт неправильным путём, всё, что Бог имеет для этого человека, всё, что Он предлагает ему, — **это милость, благодать и спасение**, стремясь спасти его от этого неправильного пути, **отвоевать его у неправильного использования его выбора (отвлечь его от этого)**, пробудить его к осознанию себя и Бога, **чтобы он мог выбрать правильное использование своей свободы выбора и выбрать признание и служение своему Создателю**.

15. Кстати, я только что использовал выражение «пробудить человека к самому себе» — пробудить его к самому себе и к Богу. Это напоминает слово, которое Иисус сказал в притче о блудном сыне. Эта притча рассказывает всю эту историю (историю человеческого выбора). Был сын, который решил покинуть дом своего отца и пойти своим путем. Но он сделал неправильный выбор с самого начала. Он был свободен выбирать и сделал свой выбор. Но этот выбор привел его к несчастью, все пошло не так, как надо.

16. Когда он сделал выбор жить вне дома своего отца и вдали от отца, он опускался всё ниже и ниже, пока не достиг такой точки лишений, что **он готов был подобрать шелуху и выжать из неё ещё немного пищи после того, как её бросили свиньи**. Когда он достиг этой точки, — помните, как записано в словах Иисуса — «он пришёл в себя» (пер. КИ). А дальше в записи говорится, что, придя в *себя*, *он подумал о своем отце*. И следующее, что он сказал: «Встану и пойду к отцу моему».

**17. Обратите внимание, как только он пришёл в себя, первой мыслью был его отец**. И каково всё это время было отношение отца к нему? **Пока тот сын был вдали, расточая имение отца и унижая себя в распутной жизни, потерянный для себя и для отца из-за своего неправильного выбора, его отец всё ещё думал о нём, всё ещё ждал его, всё ещё желал, чтобы он пришёл в себя и вернулся домой**. И когда наконец этот сын пришёл в себя, подумал о доме своего отца и сказал себе: «Встану, пойду к отцу моему», даже когда «он был ещё далеко, отец увидел его», и когда он увидел его, он «побежал» встретить его с радостным приветствием, ласками и поцелуями.

18. Для чего эта притча? Что она рассказывает? — **Она рассказывает о небесном Отце и Его отношении к тем, кто неправильно использует свободу, которую Он дал каждой душе**. Она рассказывает Божественную историю религиозной свободы. Иначе не было бы такой вещи, как свобода. Если бы это было не так, если бы Бог относился к какому-либо творению иначе, чем именно так, слово «свобода» не выражало бы этого, ибо это не было бы свободой; ибо тогда служение могло бы быть по принуждению (вынужденным), не по желанию, и поэтому имело бы оттенок рабства, а не аромат свободы. Помните, что свобода, Автором и Дарителем которой является Бог, — это истинная свобода. Она абсолютна, бесконечна и вечна.