**Тема: Свобода выбора при анализе жизненных ситуаций и на примерах Писания – часть 2**

1. В первой части мы рассматривали тему религиозной свободы на основе первоначальных принципов и в контексте изначальных условий. Давайте теперь рассмотрим её в реальных жизненных ситуациях, в реальном опыте.

2. Человек действительно использовал свою свободу выбора неправильно. Он действительно выбрал грех, и когда он сделал это, каково было первое проявление Божьего отношения к нему (первая реакция Бога на этот выбор), каким было Божье обращения с ним после того, как он пошёл неправильным путём в Едемском саду? После того как человек сделал выбор - поступить неправильно, служить неправильному господину и следовать неправильным путём, и Бог вошёл в сад, действительно, человек испугался и скрылся от Господа. Но нужно ли ему было бояться? Вот ключевой вопрос, который мы задаем.

ВОПРОСЫ: Было ли со стороны Господа какое-либо основание для человека бояться Бога? Пришёл ли Бог в сад, чтобы осудить или наказать человека?

3. Нет; его страх был лишь результатом того, что он сделал. Он сделал неправильный выбор, начал неправильный путь, оказался под властью неправильного господина, и его собственная жизнь, отделённая от Бога и преданная злу, в темноте и мраке зла, в котором он оказался, неправильно судила о Боге (исказила взгляд на Бога) и поэтому он убоялся Его.

4. Но когда он оказался лицом к лицу с Богом, и **когда Господь раскрыл корень проблемы, указывая на источник зла**, что Он тогда сказал? **Он произнес слово, которое тогда означало и всегда будет означать только одно — спасение для каждого человека**: «*И вражду положу между тобою и между женою, и между семенем твоим и между семенем ее; оно будет поражать тебя в голову, а ты будешь жалить его в пяту*» (Бытие 3:15). **Таким образом, первое слово, которое Бог произнес человеку после того, как он сделал неправильный выбор, было словом спасения**. Это было обетование Того, Кто должен был прийти, чтобы разорвать узы зла, сковавшее человека, освободить человека и вновь привести его к Богу, где его выбор будет на правильной стороне, и он снова сможет пребывать с Богом и в Боге.

5. Когда же Иисус, о Котором было это обетование, пришел в мир во плоти, Он точно выразил ту же истину, что мы до *сих* пор видели: «*Если кто услышит Мои слова и не поверит, Я не сужу его»* (Иоанна 12:47).

ВОПРОС: Какое слово принёс Христос, которое Он желает, чтобы каждый человек услышал?

6. Только слово Божье — слово спасения. Он есть только Спаситель, а не губитель. Поэтому, когда Он пришел в мир, Ему дали имя Иисус — Спаситель, потому «*наречешь Ему имя Иисус, ибо Он спасет людей Своих от грехов их*» (Матфея 1:21).

7. Опять же, Его другое имя, «Еммануил», что означает «С нами Бог». Когда Он пришёл, Он пришёл как Бог с нами; то есть, принося Бога к человеку, чтобы познакомить человека с Богом как Спасителем, Которым Он только и является. Он не может быть никем иным. Таким образом, Он пришёл, принося только слово спасения. **И в каком бы виде Он ни представлял это слово, в каком бы свете ни открывал его миру, Он провозгласил вечный принцип религиозной свободы**: «*Если кто услышит Мои слова и не поверит, Я не сужу его*» (Иоанна 12:47).

8. И хотя эти слова записаны в Библии в точности так, как они здесь процитированы, все же есть люди, называющие себя христианами, которые не могут в это поверить, пока не откроют свои Библии и не прочтут их сами. И даже тогда они с трудом верят, что это правильно. Они говорят: «Я думал, что там написано иначе: “Если кто услышит Моё слово и поверит, Я не сужу его”; а если он не поверит, то я предполагал, что он будет осуждён и наказан за это».

9. Но это не путь Христа и Бога. Это путь мира. Более того, это испокон веков был путь церкви. И даже сейчас, слишком, слишком часто, это путь в церквях. Когда церковь представляет Евангелие, слово Божье, которое поручено церкви Божьей проповедовать, и люди выбирают не повиноваться ему, но отвергают его, тогда они сразу же осуждаются как недостойные дальнейшего внимания или признания, вскоре осуждаются как неисправимые, а затем принуждаются к повиновению или наказываются за неповиновение указам церкви, посредством закона государства. И именно здесь происходит переход от религиозной свободы к религиозному деспотизму, от христианства к антихристианству.

10. Но это не христианский путь; это не путь Христа; это не путь Бога; это не религиозная свобода. Религиозная свобода, христианская религиозная свобода, в слове Христа такова: «*Если кто услышит Мои слова и не поверит, Я не сужу его*». Тогда, когда Христос посылает меня или вас как Своих посланников представить Его слово людям, и мы представляем его им, и они выбирают не верить ему, это их свобода; **и то, что они выбирают использовать свою свободу таким образом, — это совсем не наше дело**. **Они не получают своё существование от нас, они не ответственны перед нами, но только перед Богом**. Мы не должны судить их! ни отвергать их; ни в коем случае не пренебрегать ими; но только любить их свободно, как прежде, и **стремиться всеми возможными христианскими средствами убедить их увидеть, что то, что мы проповедуем, — это слово Божье и слово Христа; и убедить их поверить в Него**.

11. Кроме того: Бог поместил Своё слово здесь, чтобы в него верили. Он с нетерпением ждёт и терпеливо ожидает, чтобы люди поверили в него. И когда Он даёт это слово вам и мне, чтобы мы представили его людям, чтобы они поверили в него, и при первой попытке они выбирают не верить в него, а затем мы обращаемся с ними так, что оскорбляем их, **мы этим действием препятствуем самому тому, для чего мы были посланы**. Мы посланы, чтобы убедить людей поверить в слово Божье. Когда человек выбирает не верить в него, и я принимаю по отношению к нему курс, который оскорбит его, тем самым я делаю так, что он не будет склонен верить в него. **Действительно, он будет менее склонен верить в него и менее склонен повиноваться и идти правильным путём, чем если бы он никогда не слышал меня вообще**. И я таким курсом разрушаю саму цель, ради которой я был послан в мир.

12. Поэтому единственный истинный способ обращения с людьми, когда мы представляем им слово Божье, и они отвергают его, — это настолько любящее, настолько нежное, настолько убедительное обращение, насколько нам позволяет великая милость, любящая доброта и долготерпение Господа: чтобы мы могли всё же побудить их склониться к вере и, веруя, выбрать правильный путь. Нам заповедано «*увещевай со всяким долготерпением*» (2 Тимофею 4:2). **Когда христиане занимают любую другую позицию по отношению к неверующим, они препятствуют тому, чего, как они утверждают, пытаются достичь.**

13. Рассматривая вопрос свободы совести, мы не должны думать только о себе или только о Божьей стороне. Мы должны учитывать и самого человека. Прочтите следующий стих: «*Я пришел не судить мир, но спасти мир. Отвергающий Меня и не принимающий слов Моих [что, как сказано в предыдущем стихе, он имеет свободу делать]* ***имеет судью себе (****тот имеет того, кто судит его, пер. с анг****)****: слово, которое Я говорил, оно будет судить его в последний день*» (Иоанна 12:47-48).

ВОПРОС: Кто же этот судья, кто судит того, кто не верит?

14. Это не Христос и не Бог. Потому что Христос, в Котором явлен Бог и Который есть «Бог с нами», ясно говорит: «*Я не сужу его*».

ВОПРОС: Кто же тогда судит его?

15. Слова, которые говорил Христос, — это слова вечной жизни: «*Ты имеешь глаголы вечной жизни*» (Иоанна 6:68). **Будь то через Него, как это в Библии, или через Его истинного посланника сегодня, когда это слово представлено, представлена вечная жизнь; потому что слово — это слово вечной жизни, приносящее жизнь Божью каждой душе, которая принимает его**. **А поскольку это слово вечной жизни, то всякий, кто отвергает его, отвергает вечную жизнь**. **И когда он выбирает отвергнуть вечную жизнь, он выбирает вечную смерть**.

ВОПРОСЫ: Тогда кто судит его к смерти? Кто ставит его на путь смерти?

16. Только он сам, своим свободным выбором.

17. Не может быть другого пути. Ибо когда Бог предлагает мне слово и путь жизни и умоляет меня всеми возможными доводами принять вечную жизнь; и против всего этого я выбираю использовать свою свободу, **отвергая эту жизнь, тем самым я выбираю смерть**. **Когда жизнь уходит, остаётся только смерть**. Когда вечная жизнь отвергается, выбирается вечная смерть. И тот, кто делает этот выбор, сам ставит себя на путь смерти. Он сам осудил себя на смерть.

18. И так говорит Писание. В тринадцатой главе Деяний, когда Павел и Сила проповедовали в Антиохии, и язычники просили, чтобы те же слова были проповеданы им в следующую субботу. И когда почти весь город собрался в следующую субботу «*слушать слово Божье*»; и иудеи, исполнившись зависти, «противились и злословили», тогда Павел и Сила, ободрившись, сказали: «*вам первым надлежало быть проповедану слову Божию, но как вы отвергаете его и сами себя делаете недостойными вечной жизни, то вот, мы обращаемся к язычникам*» (Деяния 13:46).

ВОПРОС: Кто осудил этих людей как «недостойных вечной жизни»?

19. Только они сами.

ВОПРОС: Но как?

20. Постоянно отвергая слово Божье, которое есть слово вечной жизни, противореча ему и злословя его.

21. В другом месте Писания, Римлянам 1:16-19, рассказывается та же история: «*Ибо я не стыжусь благовествования Христова, потому что [оно] есть сила Божия ко спасению всякому верующему, во-первых, Иудею, [потом] и Еллину. В нем открывается правда Божия от веры в веру, как написано: праведный верою жив будет. Ибо открывается гнев Божий с неба на всякое нечестие и неправду человеков, подавляющих истину неправдою. Ибо, что можно знать о Боге, явно для них, потому что Бог явил им*». **Истина приходит к ним, но они отказываются принять её, они подавляют её; снова она приходит к ним, но они отталкивают её в неправде**. И гнев Божий открывается с неба на всякое нечестие и неправду человеков, которые подавляют, которые отталкивают истину в неправде.

22. Обратите внимание, что даже тогда гнев Божий не направлен в первую очередь против людей. **Слово не говорит, что Его гнев направлен против нечестивых и неправедных людей, но против всякого нечестия и неправды человеков**. Вечная любовь Божья явлена каждому неправедному человеку. И каждый неправедный человек, который примет слово и дар любви Божьей, будет спасён от всякой неправды и всякого нечестия. Гнев Божий направлен и поражает нечестие и неправду, но сам человек будет спасен вечно.

**23. Гнев Божий не направлен против человека; но против нечестия и неправды, которые в человеке**. **И когда человек отвергает слово Божьего спасения, которое спасло бы его от всякого нечестия и неправды, и так отождествляет себя с нечестием и неправдой, что, когда гнев Божий поражает это, он не может миновать человека, потому что он упорно отождествляет себя с этим**. И только сам человек несет за это ответственность. Это его собственный сознательный выбор.

24. А когда наступит конец, вы знаете, что тем, кто по левую руку, он говорит: «*Идите от Меня, проклятые, в огонь вечный*» — приготовленный для вас? — О нет, не приготовленный ни для одного человека, который когда-либо был в этом мире — а «*уготованный диаволу и ангелам его*» (Матфея 25:41). **Всякий, кто попадает туда, идёт туда, потому что выбирает идти туда, а не быть с Богом на небесах**. Ибо, когда они идут туда, они идут в место, приготовленное для кого-то другого, не для них. И они оказались там исключительно по своему собственному выбору. **Они сделали свой выбор, держались его, и это единственное место, куда они могли попасть. И когда они окажутся там, они должны быть так же довольны этим, как были довольны своим выбором при жизни**.

25. Таким образом, от начала до конца, от создания первого творения до уничтожения последнего творения, которое когда-либо существовало, человек находится на основании абсолютной свободы. Он свободен использовать свою свободу так, как он выбирает. На каждом этапе истории Бог открывает Себя всеми возможными способами, чтобы убедить человека увидеть истину и пойти правильным путем; использовать свой выбор, как он должен быть использован. **Когда, вопреки всему этому, человек использует свой выбор неправильно, он в конце концов получает просто то, что он выбрал, и только он сам ответственен за это**.

26. Мы видим, что на изначальном основании, в изначальных условиях, в реальных жизненных ситуациях, а также в учении и делах Иисуса религиозная свобода сохранялась неизменно и совершенно.

ВОПРОС: Как же обстоит дело с апостолами и ранними христианами, когда они пошли проповедовать Евангелие после того, как Христос вознёсся на небеса?

27. Самый краткий и в то же время самый полный взгляд на эту сторону вопроса находится в четырнадцатой главе Послания к Римлянам, начиная с первого стиха и до двенадцатого: «*Немощного в вере принимайте*» (Римлянам 14:1). **Не забывайте этого. Когда он слаб в вере, он может жить не так праведно и не так совершенно,** как мы с вами. Но это потому, что он слаб в вере; мы должны признать это и проявить сочувствие, быть милосердными к слабому члену.

28. «*Немощного в вере принимайте без споров о мнениях*». На полях написано: «Не осуждая его сомнительных мыслей». Не для того, чтобы допрашивать его (задавать ему вопросы) о том, как именно он верит в то или иное (в ту или иную истину). Обратите внимание: хотя он «немощный в вере», это вера, в которой он слаб. **Но тот, кто имеет веру, как бы слаба она ни была, эта вера связывает его с Божеством (с Божественной природой, с Господом)**; эта вера открывает ему дверь в вечную жизнь; эта вера исходит от Бога и связывает его с Богом; и **эта вера, хотя он и слаб в ней, заслуживает Бжественного уважения всех как на небе так и на земле**.

29. Поэтому позвольте мне сказать ещё раз, хотя он и «немощный в вере», это вера, в которой он слаб; и **мы должны уважать веру, потому что эта вера от Бога, вера от Христа**; Христос — её автор и совершитель; и все люди должны так относиться к ней, иначе они будут виновны в вытеснении и противостоянии Христу.

30. Соответственно, ни один человек, ни одна группа людей, которые когда-либо были или будут на земле, не могут иметь никакого права или власти судить чью-либо веру или недостаток веры. **Вера — это личное дело, полностью между тем, кто её имеет, и её Автором**. «*Ты имеешь веру? имей ее сам в себе, пред Богом. Блажен, кто не осуждает себя в том, что избирает*» (Римлянам 14:22).

ВОПРОС: Что говорило слово Божье о Христе, когда Он должен был прийти?

31. «*Трости надломленной не переломит, и льна курящегося не угасит; будет производить суд по истине*» (Исаия 42:3).

32. Надломленная трость! Вы видели её. Что-то ударило её сбоку. Виден ушиб. Она почти готова упасть. Малейшее прикосновение с противоположной стороны заставит её согнуться слишком сильно и сломаться**. Это тот, кто слаб в вере**. И вместо того чтобы даже дыханием, заставить эту надломленную трость согнуться слишком сильно и сломаться, каждый должен обращаться с ней нежно и стремиться укрепить жизнь, которая в ней, чтобы ушиб был исцелен, вера поддержана и усилена, и она могла жить полной жизнью.

33. «*Льна курящегося не угасит*». Правда, что лён чрезвычайно легко воспламеняется; и всё же, с другой стороны, когда лён находится только на стадии тления, достаточно небольшого усилия, чтобы полностью загасить его. Хотя лен, пожалуй, легче всего воспламеняется, когда *пламя уже разгорается*, его также легче всего потушить, когда пламя замедляется и он только тлеет. **И тот, кто находит в мире человека, чья вера настолько слаба, так почти угасла, что её можно сравнить только с тлеющим льном, должен быть очень осторожен с таким человеком, чтобы не оказать на эту слабую веру никакого подавляющего и ослабляющего влияния, которое сделало бы ее менее живой**. Даже дыхание должно быть только дыханием жизни, и оно должно быть настолько нежным, чтобы укрепить слабую веру и сделать того, кто её имеет, победителем. Это слово для вас и для меня.

34. «*Немощного в вере принимайте*». **Допустим, человек не обладает такой же степенью веры, как я. Это не моё дело; потому что я не автор веры**. **Он не обязан своей верой мне, он не обязан своим служением мне**. Он также не обязан этим вам или любой другой группе людей на земле. Есть ли у него вера в Иисуса Христа? Вот что важно. **И когда она у него есть, как бы слаба она ни была, он обязан всем этим Богу**. Она исходит только от Бога, и его взаимоотношения в вере — только с Богом; и мы с вами не имеем к этому никакого отношения (не имеем права вмешиваться), кроме как уважать его веру, поощрять её и укреплять её.

35. Давайте читать дальше: «*Ибо иной уверен, [что можно] есть все, а немощный ест овощи. Кто ест, не уничижай того, кто не ест; и кто не ест, не осуждай того, кто ест, потому что Бог принял его*» (Римлянам 14:2-3). **Бог принял его на основании его веры**. Даже если это вера, которая только как сила надломленной трости или только как тлеющий лён; помните, что «Бог принял его» на основании этой веры. **И Он вдохнёт жизнь в эту веру и заставит её расти, и сделает человека сильным для вечной жизни**.

36. «*Кто ты, осуждающий чужого раба? Перед своим Господом стоит он, или падает*» (Римлянам 14:4). И я не его господин, и вы не его господин, «*Один у вас Учитель - Христос, все же вы - братья*» (Матфея 23:8). Так пусть так и будет.

37. **Все, что человек с верой в Христа должен, благодаря этой вере, он должен Христу**. Он подчинён только Христу; он обязан Ему своим служением, своей жизнью, всем своим существом. **Наше место — ваше и моё — быть помощниками его радости, а не судьями его веры**. Такой человек — дитя Божье, и Господь будет хранить его по его вере; ибо мы читаем, строго в этой связи: «*И будет восставлен, ибо силен Бог восставить его*» (Римлянам 14:4).

38. И это всё та же истинная религиозная свобода, которую мы изучали с самого начала; но здесь это религиозная свобода другого человека. **Каждому человеку легко требовать религиозной свободы для себя. Все всегда готовы это сделать**. **Но очень немногие требуют религиозной свободы для другого человека**. Четырнадцатая глава Послания к Римлянам учит нас признавать и быть всегда верными религиозной свободе другого человека. И это неизменная истина, что тот, кто не признаёт и не верен религиозной свободе другого человека, не признаёт и не верен религиозной свободе для себя, какой религиозная свобода есть по истине. Истинной религиозной свободы он не знает.