**Тема: Хлеб насущный и прощение Божье (Матфея 6:11,12)**

1. Сегодня моя тема – это, по сути, сплошная благодарность Господу. В этой благодарности будет также выявлены важные истины. Моя благодарность будет естественно исходить из глубокого смысла слов Христа, в которых сама жизнь и все обеспечения для человека. Вся наша благодарность будет, зиждется на принципе: жить всяким словом, исходящим из уст Господа.

2. Прочитаем наши ключевые слова (Матф. 6:11, 12): «*Хлеб наш насущный дай нам на сей день; и прости нам долги наши как и мы прощаем должникам нашим*». Начнем с первой части.

3. Наша жизнь зависит от Господа, и Он учит нас молиться: «хлеб наш насущный дай нам на сей день».

ВОПРОС: Что самое первое скрыто в этом тексте-послании?

4. **Мы должны не только просить у Бога насущный хлеб, но и осознавать, что он приходит к нам с небес**. В Писании записано, что в определённые времена хлеб действительно нисходил с неба уже в готовом виде — например манна в пустыне или как чудесное насыщение народа хлебами.

5. Но представьте, что кто-то скажет: "Мы научены молиться о насущном хлебе, а значит, не будем ничего делать, а просто будем ожидать, что Господь накормит нас прямо Своей рукой, готовым хлебом. Если мы рассчитываем получить пищу каким-то иным способом, это недостаток веры."

6. Такое понимание происходит от того, что люди исключают Бога из всех природных процессов и разделяют понятия «Бог» и «природа». **Они думают, что нечто делает Бог, а нечто — природа**. **Затем это представление приводит к тому, что природа якобы делает больше, чем Бог, а в конечном итоге — что природа делает всё, а у Бога не остаётся никакой роли**.

**7. Но все чудеса, как мы видим, служат для того, чтобы показать, что Бог действует в видимом творении. Это не значит, что природа есть Бог, но то, что законы природы — это действия самого Бога**.

8. **Естественный закон не работает в духовном мире, но духовный закон работает в естественном мире**; и все законы, которые проявляются в естественном мире, - это духовный закон. Все показывают нам силу Бога.

9. Многие полагают, что Бог почти не имеет никакого отношения к обеспечению нас насущным хлебом. Когда человек вспахал землю, посеял зерно, собрал урожай, обмолотил зерно, смолол его в муку и испёк хлеб, он считает, что это исключительно его заслуга. Но на самом деле он сделал лишь малую часть. Христос говорит: «*Взгляните на птиц небесных: они ни сеют, ни жнут, ни собирают в житницы; и Отец ваш Небесный питает их. Вы не гораздо ли лучше их?*» (Матфея 6:26). Если Бог заботится о птицах, то тем более Он обеспечит нас!

ВОПРОС: Но что же нам делать? Сидеть, разинув рот, и ждать, пока хлеб сам упадёт в него?

10. Конечно, нет. Птицы не получают пищу таким образом — разве что пока слишком малы, чтобы летать, или слишком слабы, чтобы ходить, и тогда их кормят родители. Но как только они становятся способными к самостоятельному движению, им приходится делать то же, что и их родителям, они сами ищут и собирают то, что Господь рассыпал для них.

11. То же самое делает и человек. Человек не делает ничего
больше для того, чтобы заработать на жизнь, чем птицы. **Он не создаёт пищу, а только собирает то, что Господь рассеял**. Хлеб приходит от Бога точно так же, как и к птицам, но в иной форме. «*Даешь им — принимают, отверзаешь руку Твою — насыщаются благом*» (Псалом 103:28).

12. И это всё, что мы можем сделать. Бог даёт пищу как средство поддержания жизни, чтобы мы осознавали свою зависимость от Него и учились доверять Ему. **Если бы жизнь всех людей продолжалась без пищи и воды, без внешних источников, люди сочли бы себя самосущими** и они бы подумали: "Мы ни от кого не зависим, жизнь исходит из нас самих."

13. Тогда не осталось бы никакого способа убедить их в обратном. Не было бы никаких средств, чтобы показать им, что Бог по праву требует от них послушания Они бы утверждали: "Я ничего не получаю от Бога, поэтому не обязан Ему ничем. Эта жизнь исходит от меня самого "

14. Впрочем, люди и сейчас в значительной степени говорят так; они ведут себя так, как будто это правда, хотя для каждого из нас очевидно, что это не так. **Если бы Божьи способы поддержания жизни были совершенно невидимы, люди ещё сильнее отвергли бы Его**.

15. Слова молитвы «Хлеб наш насущный дай нам на сей день», произнесённая с верой, вовсе не противоречит тому, чтобы выйти, вспахать поле, посеять семя, собрать урожай, обмолотить зерно и испечь хлеб. Тот, кто молится этой молитвой с верой, признавая, что это Бог даёт ему силу даже для этой работы, увидит, что он работает вместе с Богом. Знает он это или нет, но земледелец трудится вместе с Господом. «Праведный верою жив будет» (Евреям 10:38).

16. Мы говорим: «Мы живём, потому что едим». Верно. Но если мы живём правильно, то едим не ради наслаждения, а ради жизни, а наслаждение от пищи лишь сопутствует этому процессу. **Это воля Божья, чтобы мы получали удовольствие от всего, что правильно**; но **цель еды — поддержание жизни, чтобы мы могли осознать, что жизнь даётся нам Богом**.

**17. Из этого логично следует, что если мы признаём Бога как Дарителя жизни, то также должны признать, что только Он имеет право решать, как эту жизнь использовать**. И, более того, что **только Он имеет право использовать эту жизнь**.

18. Таким образом, мы будем всё время признавать, что это Бог «*производит в вас и хотение и действие по Своему благоволению*». И человек, который живёт в этом осознании, во всём будет поступать правильно. Почему? **Потому что он не будет сам использовать Божью жизнь, но позволит Божьей жизни использовать его**.

**19. Наши тела должны стать орудиями Божьей жизни**. Господь будет использовать наши тела, как Ему угодно (действую в нас), и тогда всё, что мы делаем, будет правильным. **Таким образом, праведный живёт верою**.

ВОПРОС: Что дал нам Господь в начале и что Он продолжает давать как средство исцеления, восстановления нас, когда наши тела истощаются; короче говоря, что Бог даёт человеку как его естественное лекарство?

**20. Пища, которую мы едим; это естественное лекарство человека**, не так ли? Пища и вода, солнечный свет и воздух — это лекарства, которые Бог вложил в наши руки. **Бог предназначил, чтобы пища, которую мы едим, была средством поддержания нашей жизни и здоровья**.

**21. Если это так, то становится ясно: когда, по нашей ли вине или по чужой, мы препятствуем течению этой жизни в нас, когда возникает застой, перегрузка, болезнь, нам следует исцеляться**, **осознавая, что жизнь исходит только от Бога**, и принимая Его дары, которые несут эту жизнь, — приходя в гармонию с Ним.

**22. Господь не потворствует человеческой лени, поэтому Он не делает за человека то, что дал ему способность делать самому**. **Он не отвалил камень от гроба Лазаря** — это могли сделать люди. Почему они должны были сидеть сложа руки и ждать, пока Бог сделает то, что Он поручил им дав им силу это делать?

**23. Затем Лазарь вышел из гроба, его лицо было обвязано погребальной пеленой**. Вы знаете так же хорошо, как и я, что Господь мог вывести Лазаря из гроба с уже снятыми пеленами так же легко, как Он совершил само воскрешение. **Но Он не отвалил камень и не снял пелены**. Он сказал: «развяжите его, пусть идет» Ин. 11:44

24. Люди могли сделать это своей силой, данной им Богом; но было нечто, чего они не могли сделать. Была сила, превосходящая меру их способностей, и Господь действовал этой силой независимо.

25. Когда Иисус воскресил дочь начальника, Он сразу повелел накормить её. Почему? Когда Он вернул её к жизни, это было проявление силы, которое было совершенно за пределами понимания и участия человека.

26. Но когда она ожила, Христос указал людям использовать те средства жизни, которые Он уже вложил в их руки, **Он позволил им продолжить и использовать их**. **Он вернул девицу к жизни, но в том ослабленном состоянии, в котором она была до смерти**. Затем, воскресив её и исцелив болезнь, Он велел дать ей поесть, чтобы она могла восстановить свои силы.

27. Иисус мог бы воскресить её совершенно восстановленной в силах, так что ей не нужно было бы есть — по крайней мере, некоторое время, — так же, как Он мог бы поддерживать нашу жизнь без еды вовсе. Но когда Он довёл её до определённого момента, дальше было естественно сказать: «*чтобы дали ей есть*». Марк. 5:43

28. Все эти вещи показывают, что Бог действует через средства. Господь дал жизнь и проявляет её повсюду. Теперь мы должны научиться видеть её, понимать, как она действует, войти в гармонию с её законами и действиями. И именно это означает **жизнь верой**. И только так должен жить христианин.

29. Когда Спаситель учил Своих учеников молиться, Он вложил в их уста слова: «*и прости нам долги наши как и мы прощаем должникам нашим*» (Матфея 6:12). Отсюда ясно, что Бог ничего не держит против человека. Если бы это было не так, Христос не учил бы нас обращаться с подобной просьбой.

30. Именно эта истина, слишком редко понимаемая, делает весть Евангелия «*радостной вестью для всех людей*». **Если бы люди поверили в неё, исчезли бы все тучи, омрачающие их жизнь, и сердца их наполнились бы радостной песнью**.

**31. Каждый грех совершается против Бога**. Агнец Божий берёт на себя грех мира. Давид исповедовал: «*Тебе, Тебе единому согрешил я и лукавое пред очами Твоими сделал, так что Ты праведен в приговоре Твоем и чист в суде Твоем*» (Псалом 50:6). **Люди осознают свою греховность перед Ним и чувствуют в своих сердцах вражду**.

32. Но они часто судят о Боге по себе и считают Его «человеком жестоким» (Лука 19:21). **Им кажется, что Бог не имеет для них ничего, кроме сурового осуждения, и они избегают Его Слова, потому что боятся Его упрёка и обличения**.

33. Но Бог есть любовь. **Он чувствует пропасть, которую люди создают между собой и Им, и Его единственное желание — привлечь всех к Себе**. Когда Адам согрешил, он скрылся (убежал) от Бога, хотя нуждался в Божественной помощи больше, чем когда-либо. **Но Бог увидел его нужду и нашёл дрожащего грешника не для того, чтобы усугубить его жизнь укорами, но чтобы принести утешительное обещание о Спасителе, Который вернет то, что Адам потерял, и восстановит все**.

34. С тех пор грешники продолжают скрываться от Бога, как будто Он преследует их в гневе, но в действительности все дни их жизни их преследуют Божья благость и милосердие («*Так, благость и милость [Твоя] да сопровождают меня во все дни жизни моей, и я пребуду в доме Господнем многие дни*.» Псалом 22:6). И по сей день Бог посылает Своих вестников по всему миру не для осуждения, но чтобы возвестить радостную весть каждому творению.

ВОПРОС: И какова же весть, которую несут эти посланники?

35. Их служение — не упрёк, но примирение. Они провозглашают, что Бог во Христе примирил грешников с Собой, «*не вменяя преступлений их*», и Он умоляет всех примириться с Ним (2 Коринфянам 5:18-21). **Поскольку каждый грех совершается против Бога, то если Он не вменяет грех, то и никто другой не может вменить.**

36. «Не вменяя преступлений их». Поистине, это весть, которую должен услышать каждый грешник, каждый отчаявшийся человек. Каждый в какой-то момент жизни желал бы, чтобы его горькое прошлое было стёрто, как если бы его никогда не существовало, и чтобы он мог начать всё заново. **Именно это Евангелие и приносит людям**. Старый долг прощён безвозмездно. **Они чисты перед Богом и могут приходить к Нему с уверенностью, потому что всё, что стояло между ними и Им, устранено**. Он уничтожил вражду и просит лишь одного: чтобы люди признали, что Он действительно любит их, и примирились с Ним.

37. Если после этого люди умирают в своих грехах, это полностью их собственная вина. **Бог не вменяет им грех, но они сами выбирают вменить его себе, решая продолжать нести его, когда Бог освободил их.** **Не грехи их жизни осуждают людей, но тот факт, что, имея возможность избавиться от грехов, они предпочитают оставить их**. « *Суд же состоит в том, что свет пришел в мир; но люди более возлюбили тьму, нежели свет, потому что дела их были злы*» (Иоанна 3:19).

38. Бог обращается ко всем, призывая сказать, что ещё Он мог бы сделать для Своего народа, чего не сделал бы (Исайя 5). Он дал каждому все преимущества, которые только можно просить. **Он объявляет, что прошлое устранено, и ничего не вменяет людям**. **Вместо греха, который Он забирает, Он дарует Свою праведность и наделяет Своей силой, ибо Евангелие — это сила Божья**. Он удаляет всё старое и творит всё новое, давая человеку чистое сердце. Его ангелы посланы служить наследникам спасения, а Его Дух даруется без меры. Он делает для всех несравненно больше всего, чего они могут просить или о чём могут помыслить (Ефесянам 3:20).«*То как мы избежим, вознерадев о толиком спасении*»? (Евреям 2:3).