**Тема: Узкий и широкий путь в церкви. Область закона.**

**ЧАСТЬ 1**

1. По милости Божьей я взял пятницу для себя как время для размышления, и отстранил себя от проповеди. И думаю не зря, думаю, что размышление над вопросами, которые мы сегодня обсудим, стоило пятничной паузы.

2. Сегодня время переосмысления каждого слова нашего Господа, и сегодня будем думать и осознавать всю глубину следующих Его слов: «*Входите тесными вратами, потому что широки врата и пространен путь, ведущие в погибель, и многие идут ими; потому что тесны врата и узок путь,* ***ведущие в жизнь, и немногие находят их***» (Матфея 7:13-14).

3. Надо понять для начала, о каких путях, и о каких вратах идет речь, почему что-то ведет к гибели, а что-то к жизни. И вообще, какое это имеет отношение в первую очередь к церкви, а именно к нашему Адвентизму. Давайте разберемся с важным откровением от Господа.

4. Путь к жизни, согласно словам нашего Спасителя, произнесенным в другом месте, заключается в том, чтобы «соблюдать заповеди» — иными словами, поступать правильно, «перестать делать зло и научиться делать добро».

5. **Причина, по которой путь к погибели так широк, заключается в том, что человек может попасть туда, делая что угодно, не соответствующее десяти заповедям**. Есть тысячи способов, как человек может поступать неправильно; есть только один способ поступать правильно. Путь к жизни одновременно тесен и прям.

6. **Правильное означает прямое, направленное**; как выразился Буньян, это путь, проложенный так прямо, как только может быть проведена линия.

7. **Широкий путь — это все остальное в мире, кроме этого узкого и прямого пути, который не от мира сего**.

8. Но прежде чем вступить на путь жизни, человек должен пройти через врата, ведущие к нему.

ВОПРОС: Что это за врата?

9. Христос сказал: «*Я есмь дверь: кто войдет Мною, тот спасется, и войдет, и выйдет, и пажить найдет*» (Иоанна 10:9). **Путь к жизни — это соблюдение заповедей; но прежде чем можно будет начать этот путь, грешник должен быть избавлен от тела смерти (ветхого человека), что может быть сделано только Иисусом Христом**. См. Римлянам 7:14-25. **Все усилия человека идти узким путём без Христа тщетны и бесполезны.**

10. Первое, что Бог делает для грешника, когда он принимает Христа, — это прощает его грехи. **Следовательно, прощение прошлых грехов через Господа нашего Иисуса Христа является входом в христианскую жизнь**.

11. Многие христиане вошли этим путем, как мы многие адвентисты. Но войти это хорошо. А что делать дальше? Как обстоят дела далее?

12. И вот тут сатана вводит в нашу среду свои идеи, как бы говоря нам: «Вы вошли – это вы молодцы, но вот, что происходят на этих путях, вам особенно вникать не нужно». «Здорово, что вы проповедуете закон – главное чтобы вы его не соблюдали, а если еще и нужная мне концепция ляжет в ваши убеждения, что вы например будете грешить в плоти и это станет нормальной и естественной практикой вашей христианской жизни, но даже если вы и не будете признавать ее естественной практикой то в опытном мышлении прийдете к традиции, что ничего не поделать вы такие люди по природе, грешники, в греховной природе, и у вас есть Христос ходатай и посредник – и дело останется таким каким было 6000 лет в вашей истории – я буду доволен таким христианством».

ВОПРОС: Как можно библейски назвать ситуацию, когда люди проповедуют важность соблюдения закона Божьего, то есть стремление быть в послушанию Богу и при этом верят что мы всегда будем грешить в своей плоти?

13. Такая ситуация описана этими словами: «имеющие вид благочестия, силы же его отрекшиеся» 2 Тимофею 3:5

14. Этот стих говорит о людях, которые формально исповедуют истину, но не позволяют ей действовать в своей жизни. Они говорят о необходимости исполнения Божьего закона, но при этом утверждают, что победить грех невозможно, тем самым отвергая силу Божьей благодати, которая дана для победы над грехом.

15. Такая позиция – это **смесь законничества и неверия в силу благодати**

16. Моя сегодня задача не давать свою оценку нас, или церкви, и не судить, а просто выразить оценку Божью в отношении нашего учения и нашего положения. Весть к лаодикийской церкви, а именно эти слова ключевые для нас: «не знаешь, что ты несчастен, и жалок, и нищ, и слеп, и наг» Откр. 3:17.

17. При этом я руководствуюсь и следующими инструкциями от Господа: «*Нет доброго дерева, которое приносило бы худой плод; и нет худого дерева, которое приносило бы плод добрый, ибо всякое дерево познаётся по плоду своему, потому что не собирают смокв с терновника и не снимают винограда с кустарника*.». Луки 6:43, 44. Обратите внимание: «ибо всякое дерево познаётся по плоду своему». Хорошо; **но кто познает плод? Само ли дерево?** — Нет, ни в коем случае. Другое ли дерево, которое растёт рядом? Или любое другое дерево в саду? — Невозможно; **ни одно дерево в саду не может быть судьей плодов другого дерева**. Все, что может сделать дерево, — это приносить плоды; оно не приспособлено ни для чего другого, и если оно попытается делать что-то иное, **то станет совершенно бесполезным**, кроме как быть срубленным на дрова. См. Матфея 3:10. **Садовник — вот кто судит о плодах, и не только одного дерева, но и всех.** Мы не должны ставать садовниками, и судить других, но мыслить и оценивать во свете Божьего слова и Его высказанных предостережений.

18. Сегодня я анализирую только Слова Господа, смотрю на его слово, и пытаюсь понять насколько Его истина наполняет нас, при этом предоставляю суд Ему, а вам возможность задуматься и поразмыслить.

19. Писание нам говорит, что путь жизни – соблюдение заповедей и в тоже самое время мы утверждаем, что их невозможно соблюдать, а значит и идти по пути жизни, по узкому пути. Так куда же мы тогда направляем себя и всю церковь в таком понимании истины - как не на широкий путь, на котором можно комбинировать и послушание и не послушание Богу. Такая идея, проникшая в церковь – ловушка ложного Евангелия, но она не единственная.

20. Но давайте вернемся сейчас на тот путь, на который мы стали, войдя через прощение Божье наших грехов, через Христа. Когда мы вошли в дверь, наша связь с Христом не прекращается, мы продолжаем идти узким путем. Христос снова говорит: «Я есмь путь и истина и жизнь; никто не приходит к Отцу, как только через Меня.» (Иоанна 14:6).

ВОПРОС: Как может быть, что соблюдение заповедей — это путь к жизни, и в то же время Христос — тоже путь?

21. Очень просто: Сам Христос — это «истина», и закон Божий также назван истиной (Псалом 118:142 «*закон Твой — истина*»). **Христос — это воплощённый закон, и тот, кто живёт во Христе и пребывает в Нём, соблюдает заповеди**. И тот, кто не пребывает во Христе, не соблюдает заповедей, ибо Христос говорит: «*Пребудьте во Мне, и Я в вас. Как ветвь не может приносить плода сама собою, если не будет на лозе: так и вы, если не будете во Мне. Я есмь лоза, а вы ветви; кто пребывает во Мне, и Я в нем, тот приносит много плода; ибо без Меня не можете делать ничего*» (Иоанна 15:4, 5).

ВОПРОС: Но разве не все человечество во Христе, втором Адаме? И разве все соблюдают Его заповеди?

 22. Это вопрос, должен получить ясны ответ, перед тем как мы продолжим углубляться в нашу тему. Да, всё человечество во Христе, и да, не все соблюдают заповеди. Как тогда понять заявление: «**тот, кто живёт во Христе и пребывает в Нём, соблюдает заповеди**» и в этой связи слова Христа с лозой и ветвями?

 23. Вот как мне пояснил Господь этот вопрос: есть разница, между быть во Христе как во втором Адаме и жить во Христе (пребывать в Нем). Все находятся во Христе как в представителе всего человечества. Но не все живут в Нем. Те, кто не рожден свыше – духовно мертв. Но даже мертвыми они находятся в Нем, ибо Он отождествил Себя с каждым человеком. Но чтобы жить во Христе – нужно жить. Чтобы жить – нужно родиться свыше. Поэтому есть разница между тем, чтобы быть во Христе и жить или пребывать во Христе.

24. При этом, обратите внимание, духовно мертвые люди, которые представлены во Христе, требуют физической жизни, чтобы оставался шанс возродить их для настоящей жизни, принести им рождение свыше. Каждый плотский человек который мертвый в духе, но жив во плоти – жив только благодаря Христу, и тому что они находятся в Нем, приобщены к Нему, соединены узами кровной близости через Его воплощение.

25. Обратите внимание на следующий текст 16 в описании лозы и «*Кто не пребудет во Мне, извергнется вон, как ветвь,* ***и засохнет****; а такие ветви собирают и бросают в огонь, и они сгорают*».

26. Обратим внимание, что все ветви прикреплены ко Христу, но те ветви которые не берут сок от Христа, не пребывают в смысле живут со Христом, **засохнут**. Значит если они засохнут, то еще не засохли окончательно, то есть, они еще получают питание по факту приобщения ко второму Адаму, они еще не отпали, их еще не собрали для огня. Но они не открыты для жизни, они не способны к плодоношению). Ситуация напоминает плодовое дерево на котором, есть живые ветви, засыхающие и уже усохшие. Все они на дереве, но не все живые, не все впитывают сок дерева, вянут, усыхают и не все приносят плоды. Усохшие и сухие ветви не способны уже ни к чему.

ЗАМЕТКА. НАУКА ПРИРОДОНАБЛЮДЕНИЯ:

Если на дереве засохли ветки, вернуть их к плодоношению практически невозможно. **Засохшая ветвь, как правило, уже мертва, поскольку в ней прекратилось движение соков**. Однако есть несколько шагов, которые можно предпринять, чтобы помочь дереву восстановиться и избежать дальнейшего засыхания других ветвей. Если срез сухой и светло-коричневый внутри, значит, ветвь мертва. Если в глубине среза есть зелёные ткани, шанс на восстановление ещё есть.

Повреждение сосудистой системы:

1. Внутри ветвей находятся проводящие ткани – ксилема (транспортирует воду и минеральные вещества) и флоэма (транспортирует органические вещества).
2. Если сосуды повреждаются (из-за мороза, болезней, механических травм), движение сока прекращается, и ветка начинает засыхать.
3. Из-за грибковых инфекций, бактерий или механических повреждений могут возникать участки отмирания (некрозы), блокирующие движение сока.
4. Если ветка подверглась **заморозкам**, лед внутри сосудов разрывает ткани, нарушая транспорт воды.
5. Летом **солнечные ожоги** могут повредить кору, вызывая отмирание клеток и прекращение движения сока.

В пустыне Бог охранял Израиль от жары дня облаком, от холода пустыне – огненным столбом.

27. Это значит, что в определённый момент времени, засохшие ветви, те которые уже невозможно будет вернуть к жизни, будут отсечены. Таким образом, и нечестивые, которые не придут к опыту покаяния и пойдут в погибель второй смерти – будут демонстрировать факт отсечение от Христа, как отсечение негодных ветвей от лозы или дерева. Христос устранит Свое отождествление с ними. И прекращение их жизни станет свидетельством – отсечения от жизни, от Христа. Бог не будет тратить зря Свои силы на поддержание мертвых в духе и живущих по плоти.

ЗАМЕТКА. НАУКА ПРИРОДОНАБЛЮДЕНИЯ:

О винограде: Если не проводить обрезку, куст постепенно загущается, и плоды мельчают, **так как растение тратит силы на развитие ненужных ветвей**. Обрезка направляет энергию растения на созревание крупных и сочных гроздей. Старые, слабые, больные и засохшие ветви не дают хорошего урожая и могут быть источником инфекций. Обрезка помогает избавиться от таких ветвей и направить ресурсы растения на здоровые побеги.

28. Когда мы смотрим внутрь себя в церковь во свете Вечного Евангелия, мы видим, что ряд вавилонских идей, которые вошли в умы многих из нашего народа, ставят многих в состояние усыхания. Ветки получили жизнь (опыт рождения свыше), а потом усыхают, потому что какие-то идеи начали перекрывать сок от лозы, захламлять канал жизни, а значит возник и усиливается риск в том, что ветка, усыхая может оказаться в плотском состоянии, прийти к духовной смерти. К такой смерти всегда ведет самоправедность, постоянное непослушание, сопротивление Евангелию и Святому Духу, при этом может сохранятся видимость жизни - говорение о пути жизни, но в отсутствии в движении на этом узком пути. Послушание должно быть Христово в нас, совершенство – только Христово совершенство. Дерево или ветка не может оценивать самостоятельно свои плоды, это истина (и всегда об этом помните) – но ветка должна быть всегда в вере в Господа, в Его праведность, в Его совершенство. Быть в вере это всегда на 100% держать открытым канал для сока лозы – и плоды всегда будут те, что обеспечит лоза.

29. Павел в Римлянам 10:1-4 пишет: «*Братия! желание моего сердца и молитва к Богу об Израиле во спасение. Ибо свидетельствую им, что имеют ревность по Боге, но не по рассуждению. Ибо, не разумея праведности Божией и усиливаясь поставить собственную праведность, они не покорились праведности Божией, потому что конец закона — Христос, к праведности всякого верующего*.». **Праведность Божья — это закон Божий; иудеи не приняли Христа, и поэтому они не достигли праведности, ибо Христос — единственный путь, через который можно обрести праведность закона**.

30. То, что Христос — это конец или цель закона в том смысле, что **в Нём мы получаем возможность соблюдать заповеди**, очевидно из следующего стиха, который говорит: «Моисей пишет о праведности от закона: исполнивший его человек жив будет им». Таким образом, Христос — это и дверь, и путь к жизни. **Всякий, кто в последний день предстанет без порока перед престолом Божьим, будут таковыми только потому, что «совершенны в Нем».**

31. Путь описывается как узкий, и всё же это единственный путь, в котором есть настоящая свобода и свобода действий. Давид сказал: «*буду ходить свободно, ибо я взыскал повелений Твоих*;» (Псалом 118:45). Христос сказал иудеям, которые шли широким путём и хвалились своей свободой: «*если пребудете в слове Моем, то вы истинно Мои ученики, и познаете истину, и истина сделает вас свободными. Ему отвечали: мы семя Авраамово и не были рабами никому никогда; как же Ты говоришь: сделаетесь свободными? Иисус отвечал им: истинно, истинно говорю вам: всякий, делающий грех, есть раб греха. Но раб не пребывает в доме вечно; сын пребывает вечно. Итак, если Сын освободит вас, то истинно свободны будете*.» (Иоанна 8:31-36). **Нет свободы, кроме как на узком пути**. «*Где Дух Господень, там свобода*».

ВОПРОС: А как же получить свободу, когда часто искаженное Евангелие, замещает место истинного Евангелия?

32. В это то и опасность. Мы во второй части будем это более детально рассматривать, сейчас отвечая на этот вопрос скажу только вот что:

33. Обещание нового завета таково: «*И не будет учить каждый ближнего своего и каждый брата своего, говоря: познай Господа; потому что все, от малого до большого, будут знать Меня*». Евреям 8:11

**34. Слово Божье, как и Сам Бог, неисчерпаемо. Чем больше мы познаем его, тем больше нам остается познать**. Есть и будет во всей вечности что-то новое для нас, даже в том, с чем мы уже знакомы. **Работа истинного учителя — открывать слова Божьи людям.** **Он должен вести их к словам жизни, чтобы они могли пить из того же источника, из которого пил он**. **Наша же задача — иметь такое общение с Господом, чтобы, когда нам представляют какое-либо учение, мы могли сразу определить, является ли оно истиной или ложью**. Мы должны уметь отличать голос Доброго Пастыря от голосов чужих.

**35. Даже говоря о «плодах» лжепророков, по которым мы узнаём их (но не судим!) их, — это их учение**. **И каждый, вместо того чтобы полагаться на какого-то служителя, который скажет ему, что означают Писания, или церковь, которая скажет мы теперь вверим в это и в это, должен иметь такое знание истины в Иисусе, чтобы самому решать, правильно ли учение служителя**. Таким образом, никто не может переложить свою ответственность на другого. **Пусть каждый следит за тем, чтобы не отвергать истину**. Что касается суждения о ком-либо, это должно быть оставлено единственному Судье — Законодателю, Который может спасти и погубить.