**Тема: Вечное намерение Бога**

1. К Ефесянам 3 *8 Мне, наименьшему из всех святых, дана благодать сия — благовествовать язычникам неисследимое богатство Христово 9 и открыть всем, в чем состоит домостроительство тайны, сокрывавшейся от вечности в Боге, создавшем все Иисусом Христом, 10 дабы ныне соделалась известною через Церковь начальствам и властям на небесах многоразличная премудрость Божия, 11 по предвечному определению, которое Он исполнил во Христе Иисусе, Господе нашем*,

2. Здесь Павел ясно утверждает, что намерение Бога, которое Он осуществил во Христе Иисусе, является вечным. Небольшое размышление покажет нам, что слово «вечное» должно означать вечность как в прошлом, так и в будущем. Другими словами, никогда не было времени, когда это намерение отличалось бы от того, каким оно является сейчас или было во дни Павла. Оно оставалось неизменным настолько далеко в прошлое, насколько можно проследить, и останется таким же настолько далеко в будущее, насколько это возможно. Никогда не было и не может быть никаких изменений в этом вечном намерении Бога.

3. Из этого следует, что приход Христа на землю в воплощении не является чем-то новым, но лишь расширением в новое измерение того же вечного намерения, которое существовало от вечности. Это станет ясно, если мы продолжим изучение Слова Божьего, чтобы понять, в чем состояло вечное намерение Бога во Христе Иисусе, Господе нашем.

4. Теперь обратимся к книге Желание веков, где мы читаем следующее утверждение:

Желание веков, стр. 331: «*Небо — это непрестанное приближение к Богу через Христа*».

5. Обратите внимание, что это утверждение говорит о том, что небо — это непрестанное приближение к Богу через Христа. Таким образом, вечное намерение Бога во Христе на небесах заключается в том, чтобы все творения вечно приближались к Отцу через Иисуса как Посредника или Ходатая между Богом и ангелами.

6. Теперь мы знаем, что вечное намерение Бога во Христе на этой земле состоит в том, чтобы каждое творение на земле также непрестанно приближалось к Богу через Иисуса Христа. Здесь Он предстает как единственный Посредник между Богом и человеком, Человек Христос Иисус. Только через Него можно найти доступ к Отцу, и только через Него можно обрести полный доступ к Нему.

7. Теперь мы понимаем, что для того, чтобы Иисус Христос мог исполнить Свою роль и осуществить намерение на этой земле, чтобы все человечество, желающее того, могло непрестанно приближаться к Богу через Него, Он должен быть одновременно и Богом, и человеком. Ему необходимо было Своей божественной рукой обнять престол Бесконечного, а Своей человеческой рукой протянуться вниз и стать единым с человечеством. Только так могло быть исполнено вечное намерение Бога для человечества. Это и есть вечное намерение Бога — чтобы Его народ приближался к Нему через Христа.

8. Из этого следует, что если Христу необходимо было стать истинным человеком и даже обрести славу Божью в этой человечности, чтобы человек мог приближаться к Богу через Него, то Иисус должен был также стать истинным Ангелом, чтобы ангелы могли приближаться к Богу через Него. Может ли это быть так? Это естественный вывод, и именно это мы ожидаем найти. И когда мы возвращаемся к Ветхому Завету и исследуем его, мы видим, что Иисус снова и снова предстает как Ангел. Давайте уделим несколько минут изучению этого вопроса. Бытие 32 24 И остался Иаков один. И боролся Некто с ним до появления зари

9. Здесь нам сказано, что человек боролся с Иаковом, но, сравнивая это с текстом из Осии 12:3–4, мы ясно видим, что этим человеком был ангел. Обратите внимание, что здесь не говорится, что это был Бог в образе ангела, но сказано: «ангел».

10. Осия 12 3 Еще во чреве матери запинал он брата своего, а возмужав боролся с Богом.4 Он боролся с Ангелом — и превозмог; плакал и умолял Его; в Вефиле Он нашел нас и там говорил с нами.

11. В стихе 3 сказано: «Он боролся с Богом», а в стихе 4: «Он боролся с Ангелом». Таким образом, мы видим, что в одно и то же время он боролся и с Богом, и с Ангелом, и оба — Бог и Ангел — были одной Личностью, Иисусом Христом.

12. Это подтверждается еще одной ссылкой: Патриархи и пророки, стр. 197: «*Это был Христос, Ангел завета, Который явился Иакову*».

13. Это устраняет любые сомнения в том, что Иаков боролся с Богом и Ангелом, и что это была одна Личность — Иисус Христос, Который был там как Бог и Ангел.

14. Ограниченный объем этой статьи не позволяет нам проследить все случаи явления Христа в Ветхом Завете как Ангела Божьего. Если вы возьмете свою Библию и изучите ее, то обнаружите, что Сам Христос был Ангелом, являвшимся Аврааму, Иисусу Навину, Гедеону и родителям Самсона.

15. Вы также найдете, что Он упоминается как Ангел завета, Ангел лица Божьего, Ангел, в Котором было имя Божье, Ангел, ведший Израиль в пустыне и выведший его из Египта. Он — Могучий Ангел, наставлявший Иоанна, и Могучий Ангел из Откровения 10. Он — Ангел, шедший перед Израилем в пустыне. Он также назван «Архангелом».

16. Все эти титулы, которые я только что процитировал, встречаются в многочисленных ссылках на Него в трудах Елены Уайт.

17. Подобно тому, как Христос стал истинным человеком, чтобы достичь человека там, где он находится, Он также стал истинным Ангелом, чтобы достичь ангелов там, где они находятся, и предоставить им канал или средство вечного доступа к Отцу.

**18. Очевидно, что в силу Своей бесконечной силы и величия Бог настолько удален от Своих творений, что такое средство для их близкого общения с Ним было необходимо**. Таким образом, воплощение не является чем-то новым.

19. Воплощение — это вечное намерение Бога в Иисусе Христе, и в далеком прошлом, в глубинах вечности, Иисус снизошел до формы ангела, чтобы через это оказывать любящее служение ангельским воинствам, обнимая их Своей ангельской рукой, а Своей Божественной рукой обнимая престол Всемогущего.

**20. Затем, когда настало время и потребовалась необходимость, Он сделал еще один шаг в этом же вечном намерении и сошел еще ниже, чтобы стать человеком среди людей, чтобы Своей человеческой рукой обнять человечество, а Своей Божественной рукой обнять престол Бесконечного**.

21. Это открывает очень важный аспект неудачи дьявола на небесах в понимании того, кем был Иисус. Необходимо помнить, что великая борьба происходит между Христом и сатаной. Конечно, это также борьба между сатаной и Богом, но сатана направляет свои атаки именно против Христа. Очень интересно узнать, что: Комментарий АСД к Библии, том 7, стр. 973: «**Сатана заявляет, что не может подчиниться повелению Христа, но будет повиноваться только повелениям Бога**».

22. Сатана сказал, что будет повиноваться Богу, но не Христу; мы понимаем, что повиноваться одному — значит повиноваться другому, потому что Христос — это Бог. Как же тогда сатана мог так искажать и не понимать, что Христос был Богом?

23. Чтобы лучше понять это, обратимся к ситуации на земле, когда люди не понимали Христа в Его человеческой природе. В Матфея 16 мы видим, как Иисус задает вопрос Своим ученикам: «За кого люди почитают Меня, Сына Человеческого?» Обратите внимание, что Иисус сказал: «За кого люди почитают Меня, Сына Человеческого?» Их ответ показывает, что у людей вокруг них не было сомнений в человеческой природе Христа. Матфея 16 14 Они сказали: одни за Иоанна Крестителя, другие за Илию, а иные за Иеремию, или за одного из пророков.

24. Таким образом, не было сомнений в Его человеческой природе. Они видели, что Он был человеком, простым, как они, имеющим те же нужды и все ограничения, свойственные человеку. И тогда Христос продолжил вопрос: «А вы за кого почитаете Меня?» Их ответ показывает, что они распознали Бога во Христе, потому что Петр сказал: «Ты — Христос, Сын Бога Живого».

25. Ответ Петра показывает, что он понимал воплощение Христа. Он сказал: «Ты» — то есть Сын Человеческий — «Христос, Сын Бога Живого». Другими словами, он распознал как Божественность, так и человечность Сына Божьего. Он увидел, что Он был и Богом, и человеком.

26. Но люди того времени не понимали этого, они не могли увидеть этого. Они видели в Нем только человека. Конечно, они признавали Его необыкновенным человеком, но не более чем человеком, поэтому, **когда они распяли Иисуса Христа, они не знали и не понимали, что распинают Бога**. **Это придает смысл молитве Христа: «Отче, прости им, ибо не знают, что делают».**

27. Они не знали, потому что внешне Иисус был просто человеком. Он выглядел, ходил и говорил настолько по-человечески, что это было все, что они могли видеть, и требовалось понимание вечного намерения Бога и просвещение Духом Божьим, чтобы они смогли понять, что Иисус был больше, чем просто человек, — Он был Богом во плоти.

28. Точно так же на небесах Иисус был полностью ангелом и имел все внешние признаки ангела. Но скрытая в этой ангельской форме слава Божья не могла быть видима, так же как она не могла быть видима в человеческой форме.

29. Таким образом, Люцифер на небесах говорил себе: «Почему этот Ангел, Иисус Христос, должен иметь превосходство над этим ангелом Люцифером? Я не буду повиноваться другому ангелу, я буду повиноваться только Богу».

**30. Делая это, Люцифер не понимал, что он делал**. Тем не менее, он согрешил так же истинно, как фарисеи и книжники, распявшие Иисуса, **но их грех, заметьте, был точным воспроизведением и продолжением греха Люцифера на небесах**.

31. Таким образом, мы видим, что намерение Бога в Иисусе Христе едино: вечно в прошлом и вечно в будущем. И тайна беззакония на небесах ничем не отличается от действия тайны беззакония на этой земле. **Это одна тайна, один бунт, один вопрос: борьба между Христом и сатаной**.

32. Теперь в Послании к Ефесянам Павел говорит о общении в этой тайне, и, конечно, поскольку вся суть, цель и намерение Божьего замысла в Иисусе Христе — собрать все в теснейшую гармонию с Собой, понимание этой тайны может только привести нас к более близкому небесному общению.

33. Небо и земля — это вечное приближение к Богу через Иисуса Христа. Он — Посредник, великий канал благословения. Давайте научимся смотреть на Него как на этот канал и таким образом избавим себя от страшной ловушки, в которую попал сатана и, пав, обрек себя на вечную погибель.